
Les Pères de l’Eglise



1) la Patrologie

- Etymologie : πατηρ = père, λογος = discours.
Patrologie = science des Pères de l’Eglise.

2) La Patristique

Si la patrologie est plutôt historique, la
patristique est plutôt théologique.

3) La littérature chrétienne antique

Elle est davantage littéraire que théologique :
c’est une sorte de sagesse de l’antiquité.



Un Père de l’Eglise est :

-un écrivain ecclésiastique

-de l’Antiquité chrétienne

-considéré par l’Eglise comme 
un témoin particulièrement autorisé de 
la fois



Un Père de l’Eglise se reconnaît en ces quatre notes

- Orthodoxie de la doctrine

- Sainteté de la vie

- Approbation de l’Eglise

- Ancienneté



Récapitulatif chronologique: 

De la Lettre de Clément aux Corinthiens (autour de 96 
ap. J-C)

- au Pape Grégoire le Grand (604) /  en Occident 

- à l’Empereur Justinien (527) / en Orient 

hypothèse plus tardive 

- jusqu’à Isidore de Séville (636) / en Occident 

- jusqu’à Jean Damascène (750) / en Orient





Pères Latins d’Occident et docteurs de l’Eglise:

AMBROISE de Milan (339-394)
JEROME (347-420)
AUGUSTIN (354-430)
GREGOIRE LE GRAND (540-604)

Les Pères Grecs d’Orient et docteurs de l’Eglise: 

ATHANASE d’Alexandrie (296-373)
BASILE de Césarée (330-379)
GREGOIRE DE NAZIANZE (329-390)
JEAN CHRYSOSTOME (345-407)



Définitions de Vincent de Lérins (moine, V siècle, mort 
vers 445-450)

Les Pères sont ceux qui « en enseignant et en
demeurant dans la foi et la confession catholique, de
façon sainte, sage et constante, ont mérité de mourir
fidèlement dans le Christ ou d’être heureusement mis a
mort pour le Christ ».

Commonitorium, ch. 28.6. 

« Tout ce que les Saints Pères ont pu soutenir, en unité
de pensée et de sentiment, il faut le considérer comme
la doctrine vraie et catholique de l’Eglise, sans aucun
doute ni scrupule. Rien ne doit être cru par la postérité,
excepté ce que l’antiquité sacrée des Saints Pères a
tenu unanimement dans le Christ. »



« Taille les pierres précieuses du dogme
divin, sertis-les fidèlement, orne-les
sagement. Ajoute de l’éclat, de la
grâce, de la beauté, que par tes
explications on comprenne plus
clairement ce qui auparavant était cru
plus obscurément. Que grâce à toi, la
postérité se félicite d’avoir compris ce
que l’antiquité vénérait sans le
comprendre. Mais enseigne les mêmes
choses que tu apprises, dis les choses
d’une manière nouvelle, sans dire
pourtant des choses nouvelles. »

Commonitorium, ch. 22, 67



« La flamme vivante de l’Esprit d’amour
descendue du ciel en terre sainte est conservée
par l’Eglise et transmise de génération en
génération pour incendier le monde.

Nous nous souvenons de la pensée des Pères
comme l’homme se souvient des profondes
intuitions de l’adolescent : s’il peut les revivre
telles qu’elles parce que la situation, la vie, le
monde entier est changé pour lui, il peut du moins
se fortifier à la pensée que cette vibration ardente
et impatiente de tout son être, c’est lui-même. »

Hans URS von Balthasar



« L’Enseignement des saints Pères atteste la
présence vivifiante de cette Tradition dont les
richesses passent dans la pratique et dans la
vie de l’Eglise qui croit et qui prie ».

Constitution Dei Verbum 2,8



Chaire de St Pierre de Rome
Elle est portée par 4 Pères de l’Eglise : Ambroise et Augustin, 

Athanase d’ Alexandrie et Jean Chrysostome 



Chapelle Notre Dame de Carmès à 
Neulliac



Pour lire les Pères de 
l’Eglise, Hamman
Adalbert, Paris 1991.

Lire les Pères de l’Eglise, cours de 
patrologie, Sœur Gabriel Peters,        
Bar le Duc 1982, 786 p.

Manuels



Revue Connaissance des Pères de 
l’Eglise, dirigée Marie-Anne Vannier



Patrologie et histoire de la 
théologie, Fulbert Cayré, 
Paris 1945, 3 tomes

Initiation aux Pères de l’Eglise, QUASTEN 
J., Paris 1955, 4 tomes. 



Sources Chrétiennes 605, Hilaire de 
Poitiers, Commentaires sur les 
Psaumes, Tome IV,  2020

Sources

Bibliothèque Augustinienne (BA6) 
Augustin d’Hippone, Dialogues 
philosophiques III De l’âme à Dieu. 
De Magistro. De libero arbitrio.



Catéchèses du mercredi 
place St Pierre sur les Pères 
de l’Eglise données par le 
pape Benoît XVI du 7 mars 
2007 au 25 juin 2008 .

Benoit XVI, Les Pères de l’Eglise de 
Clément de Rome à Maxime le 
Confesseur, Paris 2008

Ouvrage de vulgarisation



Hans von Campenhausen, 
Les Pères grecs, paris 2001

Hans von Campenhausen, 
Les Pères latins, paris 2001



Le Cardinal John Henry Newman 
(1801-1890)

Le Cardinal Henri de Lubac,        
(1896 – 1991) théologien jésuite

Le Cardinal 
Raniero
Cantalamessa, 
capucin et 
prédicateur de 
la maison 
pontificale 







Eusèbe de Césarée Histoire Ecclésiastique, SC41, VI, 3, 9-10



« Telle est sa parole, disait-on, telle est sa conduite ; et
telle est sa conduite, telle est sa parole. Par là
surtout, par la puissance divine qui le soulevait, il
conduisait des milliers de gens à rivaliser avec lui »
(Hist. Eccl. 6,3,7)

« Il s’adonnait à la vie la plus philosophique possible,
tantôt par la gymnastique du jeûne, tantôt par une
stricte mesure du temps de sommeil, et il s’efforçait
de prendre son sommeil non pas sur une couverture,
mais sur le sol. Il pensait que par-dessus tout
devaient être observées les paroles évangéliques du
Sauveur qui recommandent de ne pas avoir de
vêtements, de ne pas se servir de sandales, et aussi
celle qui disent de ne pas passer son temps dans les
soucis de l’avenir ». (Hist. Eccl. 6,3, 9-10)



Alexandrie

Césarée Maritime

Rome

Antioche



Alexandrie









Alexandrie

Césarée Maritime















« Il y a la doctrine d’après laquelle les
Ecritures furent composées par l’Esprit de
Dieu et comportent, en plus de leur sens, se
manifeste, un autre, qui est caché à la majorité
des lecteurs. Le contenu de l’écriture est, en
effet, le contour extérieur de certains mystères
et l’image de choses divines. Sur ce point,
l’église est unanime : la loi entière est
spirituelle, mais son sens spirituel n’est pas
reconnu par tous. Seuls le découvrent ceux qui
bénéficient de la grâce du Saint-Esprit dans la
parole de sagesse et de sciences (De Princ.
Praef., 8). »



« La manière, semble-t-il, dont nous devons étudier les
écritures et rechercher leur signification, est la suivante,
s’appuyant sur les Ecritures elles-mêmes.

Ainsi tenons-nous de Salomon dans les Proverbes une règle
concernant la doctrine divine de l’Ecriture : « Tu les décriras
de trois façons, en conseil et sciences, pour répondre des
paroles de vérité à ceux qui te les proposent » ( Proverbes, 22,
20, 21). Il faut donc traduire les idées de la sainte écriture
dans son âme, de trois manières différentes. Le simple sera
édifiée par la chair, pour ainsi dire, de l’écriture nous
nommons de cette façon le sens naturel ; celui qui a déjà
progressé un peu, le sera par l’âme, en quelque sorte. Quant
au parfait, il sera édifié par la loi spirituelle, qui contient une
ombre des biens à venir. De même que l’homme se compose
de corps, d’âme et d’esprit, ainsi l’Ecriture, Qui a été établie
par Dieu pour donner le salut à l’humanité (4,1,11).»



« Ainsi est la doctrine de la Loi et des

Prophètes à l'école du Christ", affirme

l'auteur de l'homélie; "amère est la lettre,

qui est comme l'écorce; en deuxième lieu,

tu parviendras à la coquille, qui est la

doctrine morale; en troisième lieu, tu

trouveras le sens des mystères, dont se

nourrissent les âmes des saints dans la vie

présente et future" (Hom. Nom. 9, 7) ».



Les 3 sens de l’écriture selon Origène

• Le sens littéral

• Le sens moral

• Le sens spirituel



Les 4 sens de l’Ecriture au Moyen-Age

Littera gesta docet, quid credas allegoria,

Moralis quid agas, quo tendas anagogia.

La lettre instruit des faits qui se sont
déroulés,

L’allégorie apprend ce que l’on a à croire,
Le sens moral apprend ce que l’on a à

faire,
L’anagogie apprend ce vers quoi il faut
tendre



Evangile de Mat 17, 1-13 (SC162)

« Ou bien encore, comme ce monde visible a été créé
après le nombre complet de six jours, celui qui s'élève
au-dessus de toutes les choses du monde, peut monter
sur cette montagne élevée pour y contempler la gloire
du Verbe de Dieu.

Dans le sens mystique, celui qui, comme nous l'avons dit,
s'est élevé au-dessus des six jours, voit Jésus transfiguré
devant les yeux de son cœur; car le Verbe de Dieu a
diverses formes, et il se découvre à chacun de la
manière qu'il sait lui être la plus utile, sans jamais se
dévoiler au delà des dispositions de son âme. Aussi
l'Évangéliste ne dit-il pas simplement: «il fut
transfiguré, mais il fut transfiguré devant eux ». En
effet, dans l'Évangile, Jésus est compris d'une manière
simple et ordinaire par ceux qui ne peuvent monter sur
la montagne élevée de la sagesse par les saints
exercices des entretiens spirituels.



Ceux, au contraire, qui sont assez heureux pour gravir cette
montagne, ne le connaissent plus selon la chair, mais voient en
lui le Verbe de Dieu. C'est devant eux que Jésus se transfigure et
non pas devant ceux qui vivent ici-bas d'une vie toute terrestre.
Ceux devant lesquels Jésus se transfigure, deviennent les enfants
de Dieu; il se découvre à leurs yeux comme le soleil de justice, et
ses vêtements deviennent brillants comme la lumière. Ces
vêtements sont les discours et les récits de l'Évangile, dont Jésus
est comme revêtu, et que les Apôtres nous ont conservés dans
leurs écrits.

Cette nuée qui couvre et protège les saints, c'est la vertu du Père,
ou bien l'Esprit saint; je dirai même que notre Sauveur est la
nuée lumineuse qui couvre l'Évangile, la loi et les prophètes,
comme le comprennent bien ceux qui peuvent y contempler sa
lumière.

La voix qui sort de la nuée s'adressait à Moïse et à Élie qui
désiraient voir et entendre le Fils de Dieu, ou bien aux Apôtres
pour les instruire. »



« Consacre-toi à la lectio des divines Ecritures; applique-
toi à cela avec persévérance. Engage-toi dans
la lectio avec l'intention de croire et de plaire à Dieu. Si
durant la lectio, tu te trouves devant une porte close,
frappe et le gardien t'ouvrira, lui dont Jésus a dit: "Le
gardien la lui ouvrira". En t’appliquant ainsi à la lectio
divina, cherche avec loyauté et une confiance
inébranlable en Dieu le sens des Ecritures divines, qui
est largement contenu dans celles-ci. Tu ne dois
cependant pas te contenter de frapper et de
chercher: pour comprendre les choses de Dieu, tu as
absolument besoin de l’oratio. Précisément pour nous
exhorter à celle-ci, le Sauveur nous a non seulement
dit: "Cherchez et vous trouverez" et "Frappez et on vous
ouvrira", mais il a ajouté: "Demandez et vous recevrez""
(Ep. Gr. 4).



« Il me semble que celui qui se disposent à prier, doit se
recueillir et se préparer quelque peu, pour être plus plus
prompt, plus attentif à l’ensemble de sa prière ; il doit de
même chasser toutes les anxiétés et tous les troubles de sa
pensée, et s’efforcer de se souvenir de la grandeur du Dieu
qu’il approche ; songer qu’il est impie de se présenter à lui,
sans attention, sans effort, avec une sorte de sans-gêne ;
rejeter enfin toutes les pensées étrangères.

En venant à la prière, il faut présenter pour ainsi dire l’âme
avant les mains ; élever l’esprit vers Dieu avant les yeux ;
dégager l’esprit de la terre, avant de se lever pour l’offrir au
Seigneur de l’univers ; enfin déposer tout ressentiment des
offenses qu’on croit avoir reçues, si on désire que Dieu oublie
le mal commis contre lui-même, contre nos proches, ou contre
la droite raison.

Comme les attitudes du corps sont innombrables, celle où nous
étendons les mains et où nous levons les yeux au ciel doit être
sûrement préférée à toutes les autres, pour exprimer dans le
corps l’image des dispositions de l’âme pendant la prière. »



« Nous disons qu’il faut agir de la sorte quand il n’y a pas
d’obstacles. Mais les circonstances peuvent amener parfois à
prier ainsi, par exemple quand on a mal aux pieds ; ou même
couché, à cause de la fièvre.

Pour la même raison, si, par exemple, nous sommes en bateau
ou que nos affaires ne nous permettent pas de nous retirer
pour nous acquitter du devoir de notre prière, on peut prier
sans prendre aucune attitude extérieur.

Pour la prière à genoux, elle est nécessaire lorsque quelqu’un
s’accuse devant Dieu de ses propres péchés, en le suppliant de
le guérir et de l’absoudre.

Elle est le symbole de ce prosternement et de cette soumission
dont parlent Paul, lorsqu’il écrit : « c’est pourquoi je fléchis
les genoux devant le Père, de qui vient toute paternité dans le
ciel est sur la terre » (Eph . 4 14-15) c’est là l’agenouillement
spirituel ainsi appelé par ce que toute créature adore Dieu au
nom de Jésus, et se soumet humblement à lui ; l’apôtre semble
y faire allusion quand il dit : Qu’au nom de Jésus tout genou
fléchisse au ciel, sur la terre, et dans les enfers (Phi 2,10)



« Dieu donc ne doit pas être considéré comme

étant un corps ou existant dans un corps, mais

comme une nature spirituelle incomposée

(simplex intellectuallis natura). Il ne supporte en

lui aucune sorte de complexité. Il est donc

impossible de supposer qu’il s’y trouve du plus

ou du moins : mais il constitue en toutes parts

une μονάς et, pour ainsi dire, une ὲνἀς. Il est

aussi l’esprit et la source desquels toute nature

spirituelle ou esprit tirent leur origine (De princ.

I, 1,6)



“Souvent nos yeux ne peuvent fixer la nature de la
lumière elle-même, c’est-à-dire la substance du
soleil. Mais lorsque nous contemplons son éclat ou
son rayonnement, s’infiltrant à travers une fenêtre,
par exemple ? aux quelques passages étroits, nous
pouvons supposer quel est le foyer et la source de la
lumière corporelle. De même, les œuvres de la
Providence divine et le plan de ce monde tout entier
sont comme le rayonnement de la nature de Dieu,
par rapport à la réalité de sa substance et de son
être. Ainsi, comme notre intelligence ne peut pas
par elle-même contempler Dieu lui-même tel qu’il
est, Elle connaît le Père du monde à travers la
beauté de ses œuvres et la grâce de ses créatures
(De Princ. I, 1, 6)”.


