
Statue de "Jean V", 
chapelle Saint-Fiacre, 
Le Faouët, 

Sur l'un des "autels" latéraux
statue en chêne du XVe siècle
representant le duc Jean V, duc
de Bretagne de 1399 à 
1442, identifié par la coiffe ducal
et par la houppelande semée
d'hermines première moitié du
XVe siècle", à carcaille (col 
montant en fourrure).

Donateur





• Tombeau de Charles-
Orland et Charles, à 
la cathédrale Saint-
Gatien de Tours.





Duc de Mercoeur et de Penthièvre

Philippe II

Henri IV de Bourbon 



St Yves des Bretons à Rome, 





RENAISSANCE
ANTIQUE



Giorgio Vasari, Proemio delle Vite, Ed. 1550

• I quali (artisti), avendo veduto in che modo ella
da piccol principio si conducesse alla somma
altezza, e come da grado si nobile precipitasse in
ruina estrema(…) potranno ora più facilmente
conoscere il progresso della sua rinascita, e di
quella stessa perfezione dove ella è risalita ai
tempio nostri.

• Tr. Les artistes, ayant vu en quelle façon l’art de
si petit principe a été menée au plus haut sommet
(dans l’antiquité), et comme d’un degrée si noble
elle precipita en une ruine extreme, (…) ils
pourront aujourd’hui plus facilement reconnaitre
sa renaissance, et cette meme perfection où elle
est remontée à notre époque.





L’ETRE HUMAIN



A.Lorenzetti, Le Bon Gouvernement, Sienne, Palais Publique, 1344
Leonard, L’homme vitruvian, Venezia, Gallerie 

dell’Accademia, 1492



Antonello da Messina, Portrait d’homme dit portrait  
Trivulzio, Turin. Portrait d homme, Paris Louvre.



VENUS PUDICA, Uffizi, 
Florence



detail



Francesco di Giorgio Martini, 
1489-1501, Firenze, Biblioteca 
Nazionale Codice 
magliabechiano.

Francesco di 
Giorgio 
Martini, 
alzato di 
pianta, 1482-
1486, Torino 
Biblioteca 
reale

Francesco di Giorgio 
Martini, Studio del 
trattato di Vitruvio, 

1482-86, Torino, 
Biblioteca Reale, codice 

Sallustiano



Michelangelo, Création d’Adam, Rome, Chapelle Sixtine, 1508-12



HOMME MESURE DU COSMOS 
Pico della Mirandola, 1463-94, De dignitate hominis.

“Ti posi nel mezzo del mondo, perché di là tu scorgessi meglio tutto ciò che è 
nel mondo. Non ti ho fatto né celeste né terreno, né mortale, né immortale, 
perché da te stesso (quasi libero e sovrano artefice) ti plasmassi e scolpissi 
nella forma che tu avessi prescelto. Tu potrai degenerare nelle cose inferiori, 
che sono i bruti; o potrai rigenerarti, secondo il tuo volere, nelle cose 
superiori, che sono divine ”

"Je t’ai posé au milieu du monde, parce que  de là tu puisse voir mieux tout ce 
qui est dans le monde. Je ne t’ai pas fait ni céleste ni terrestre, ni mortel ni 
immortel, parce que par toi-même (presque libre et souverain créateur) tu te 
puisse façonner et modeler sous la forme que tu as choisie. Tu pourra 
dégénérer en les choses inférieures qui sont brutes ; ou tu pourra te 
régénérer , selon ton vouloir, dans les choses supérieures, qui sont divines "



PERSPECTIVE

L’Œil du Quattrocento





Giotto, détail de loge, Padoue, Chapelle 
Scrovegni, 1303-1305

P.Lorenzetti, Naissance de la Vierge, Sienne Museo 
dell’Opera del Duomo, 1342



FILIPPO BRUNELLESCHI



Masaccio, Trinité, Florence, S. Maria 
Novella, vers 1425



L’artiste

Piacemi che il pittore sia dotto di quanto ei possa, in tutte le arti 
liberali ma imprima desidero sappi giometria.

(Leon Battista Alberti, De Pictura, L III f133 v. 1436)

‘Il me plait que le peintre soit cultivé autant qu’il peut dans toutes les
arts libéraux mais avant tout qu’il connaisse la géométrie. 

Leonard dans son traité dit que : 

L’artista è signore di ogni sorta di gente e di tutte le cose 

L’artista est seigneur de tous les gents et de toutes les choses



Durer, autoportrait 

Cristo Pantocrator, Cefalu
(Sicile,)



ARCHITECTURE 



Duomo di Milano
Bramante, Rome, Temple de S. Pietro in Montorio
1502-1510





Filippo Brunelleschi, 
San Lorenzo achevé
vers 1430/41 – achevé

en 1461,



F. Brunelleschi, S. Lorenzo, commencé en 1419 interieur, detail, 
Firenze.

Progettazione modulare che rende gli
spazi uguali tra loro e ogni spazio e in 
rapporto con gli altri

Alla riduzione proporzionale dello
spazio tra la navata centrale e le laterali
e le cappelle corrisponde anche un 
digradare della luce

Bicromia essenziale, bianco dell 
intonaco e grigio della pietra serena



Perdure le style gothique, parfois flamboyant… 

Cathédrale Saint Vincent de S. Malo
Vaisseau central XIIs
Bas côtés terminés au XVIe.

Notre Dame à Guingamp
La décoration, très fouillée, associe les motifs religieux (statuettes des 
apôtres) et profanes : feuillages, amours, bustes portant costumes du 
XVIème siècle, antiques. Atelier de Guingamp représente le style de la 
Renaissance bretonne avec comme motifs principaux de son répertoire 
décoratig la coquille et le pilastre décoré de losanges. 



Sculpture





Bois peint
Paris
Vers 1630-1640
H. 130 cm ; L. 75 cm ; P. 70 
cm
Chapelle Saint-Louis de 
l’hôpital de la Pitié-
Salpêtrière (Paris)

Pietà
groupe relié
Auteur

Anonyme français En savoir plus
Création Epoque / Date de création

1476-1500



Rogier van der Weyden 1441 Bruxelles MR



Peinture



1 Cimabue, Madonna Rucellai, Offices. 2 Masaccio, Madonna del Carmine, 
1426, Londres, NG:



Palermo Sant Maria nuova



Michelino da Besozzo, Sposalizio mistico di 
santa Caterina, 1420, Siena, Pinacoteca 
Nazionale

Il polittico di Pisa, Madonna col 
Bambino, Londra, National Gallery 1426



Enguerrard Quarton, 
1455
Paris Louvre
Villeneuve les
Pietà de Villeneuve-lès-
Avignon



Après la Reforme Luthérane 1515 et Sac de Rome 1527 Crise 
spirituelle =
Anti-naturalisme
Pontormo Florence Eglise S. Felicita 1526-1528



Rosso Fiorentino, 
Déposition, Paris 
Louvre (Ecouen)
1537-1540



Alexandre domptant Bucéphale du Primatice
, ancienne Chambre de la Duchesse 
d'Étampes (Fontainebleau, 1552).

Eva prima Pandora par Jean Cousin 
l'Ancien (peinture à l'huile sur panneau de 
bois de 97,5 × 150 cm, vers 1550, musée du 
Louvre).



BRETAGNE
Introduction historique



Toutefois les architectes se servent aussi de motifs dérivés du répertoire classiques comme on peut le 
constater si on analyse les enclos paroissiales. Ils fleurissent en Bretagne au XVI.

II. 
L’enclos paroissial
Structure 
Symbolique 
Evolution architecturale 

https://www.croixbretagne.fr/Ccb/Content/bibliographie.jsp

Yannick Pelletier, Les enclos bretons, Éditions Jean-Paul Gisserot, 2003

Alain Vircondelet et Roger Gain, Les enclos bretons : chefs-d'œuvre de l'art populaire, Flammarion, 2003

https://www.croixbretagne.fr/Ccb/Content/bibliographie.jsp


Enclos paroissial, spécificité bretonne se cristallise entre la fin du Moyen 
Age et le début de la Renaissance (au pays de Léon depuis le début du Xve
s.)

Un espace clos par un mur qui regroupe plusieurs constructions nécessaires 
au culte chrétien : 

Se trouvent autour de l’espace ou se ressemblaient les fidèles : 

• Eglise / Porche / Autel (Jubé)

• Ossuaire 

• Calvaire 

Accès :

• Porte triomphale de l’enclos

autres éléments  parfois presents : 

• Fontaine 



Cet agencement de monuments autour de l’église est une particularité bretonne 
peu fréquente ailleurs, et très présente dans le Pays de Léon depuis le début du XVe

siècle. A partir du XVIe une aristocratie paysanne construit et one comme emblème 
de sa foi et sa propre dignité cet ensemble cultuel. 

Dimension symbolique : 

• L’enclos est un univers structuré par rapport à la symbolique spirituelle et 
religieuse : 

• Eglise est le lieu où la paroisse se réunit, le clocher marque les moments 
importants de la vie collective e individuel, le porche et la sacristie où siège le 
conseil de fabrique, l’ossuaire et le calvaire du champs des morts. 

• Marque le passage entre l’espace profane et l’espace sacré (magnifié par la porte)

• Marque le passage entre la vie et la mort, (thème omniprésent, ossuaire, rappelle 
par l’iconographie et les inscriptions en latin et en breton). Ces inscriptions dicte 
le comportement et rappellent l’inevitable. L’iconographie s’associe aussi à 
l’espoir car un thème présent est l’Annonciation (Redemption) ou la Resurrection



Porte Principale ou Triomphale 

• La porte triomphale ou arc de triomphe est un un passage formé par deux piliers bordant une allée pavée, mais il prend 
parfois une allure monumentale évoquant un arc de triomphe romain à trois arcades.  

• Il était traditionnellement empruntée uniquement  lors de grandes solennités (mariages et surtout enterrements). En 
dehors de ces solennités, cette porte monumentale était ordinairement fermée par une grille, si bien qu’il fallait enjamber 
les échaliers des passages latéraux empêchant l’entrée du bétail).

• L’echalier , (marche et pierre plate dressé sur le chant, souligne aussi la démarches de humains qui l’enjambent. Il. 
Pénètrent dans un espace réservé. 

• En Breton il s’appelle le Porz ar maro ( la « porte de la mort », car par là les défunts de la paroisse passaient avant d'être 
inhumés dans l'église, les places proches des autels étant les plus importantes). Parfois les cortèges funèbres passaient 
aussi par les  « chemins des morts » (« streat ann Ankou » chemin que le trépassé utilisait habituellement pour se rendre à 
l'église), puis empruntaient cette porte selon des règles  qui étaient propres à à chaque paroisse. 

• La porte triomphale s'ouvre généralement à l'ouest (le soleil couchant symbolisant la mort), côté sur lequel s'érige aussi 
l’ossuaire et s'orientent les croix des tombes comme celles des calvaires.

• Typique de la Bretagne mais pas provinciale, au contraire, …

• Association symbolique avec le Christ qui s’est dit la porte : dans l’évangile de S. Jean le Christ s’est défini «la « porte des
brebis ». 



Arc de triomphe de Guimiliau

est couronné d'un vierge et de deux cavaliers 
provenant de la croix primitive du calvaire



Porte triomphale de L’eglise Saint Salomon de La Martyre, XVIe 
siècle
kersantite

La porte est ici formés d’arcs surbaissés et surmontée d'une 
balustrade ajourée de goût flamboyant et d’un calvaire = 
chemin de ronde pour le guetteur qui pouvait surveiller de ce 
poste la foule lors des foires.

Importance du programme iconographique : schéma de la 
salvation : 
Sur les contrefort de l’arc de triomphe, deux culs-de-lampe 
exposent les statues de la Vierge et de l’ange Gabriel  
(Annonciation). Souvent dissociés sur les deux montants 
latéraux. 
Sur la porte la pIetà avec S. Jean et Marie Madeleine sur une 
consolle avec Christ de la Résurrection et du Jugement 
Dernier. 







XVIS classisisme
culte pour l’antiquité christianisé par 
la presence du calvaire 

ici la porte monumentale (1590) est 
composé de trois arcades sur près de 
15 m, une balustrade prends place 
sur la plate-forme qui supporte les 
trois croix du calvaire lui conférant 
une allure imposante

galerie supérieure d'où le prêtre 
pouvait célébrer la messe en plein air

Colonnes d’ordre corinthien 
balustrade à triglyphes, et des 
arcades en pleine ceintre avec des 
modillons en forme de consolles

Anticipe les Splendeurs triomphale 
de l’église rénovée après le concile de 
Trente. 

Sizun





La porte de triomphe de l'enclos 
paroissial de Saint-Thégonnec.

Ici l’accent on est mis sur la profusion 
des motifs décoratifs plutôt que sur les 
dimensions il s’agit d’un procédé 
typique de
l’architecture léonardes de la fin du 

16e et du XVIIe siècle cette décoration 
est placé au niveau de l’ouverture 
centrale et comporte des motifs issus 
de la renaissance tardives française et 
notamment pilastres gaines pilastres  
et cannelés fronton lanternons niche à 
coquille etc.



Porte triomphale de Notre Dame de Saint  Thégonnec, 
1587

Celebre le triomple de Notre Dame, à qui s’adresse la supplique écrite 
en frise :  « Dame Marie de Vrai secours, viens à notre aide, nous t’en 
prions ardemment, toi la première avocate du pécheur et de la 
pecheresse ». 

Arcade à clef, 
l’attique de quatre niches à coquille et pilastres porte un fronton grec, 
encadré de ceintres. Chaque sommet porte une boule goudronnée. 

pilastres engagés

niches à coquille 

fronton (ornement de forme triangulaire au dessus d’une travée)
surmonté des lanternes cubiques et couronné de lanternons

Terminologie Classique mais l’effet surchargé manieriste créativité 



Sebastiano Serlio 

Il travailla d'abord à Rome de 1514 à 1527 où il 
suivait l'enseignement de Baldassarre Peruzzi. 

Après me Sac de Rome il vit à Venise de 1527 à 
1540 et ensuite s’exile en France, appelé par  
François Ier, d’abord pour une consultation 
concernant le château de Fontainebleau, il 
devint par la suite architecte en chef à la cour

A partir de 1537 il commence la publication de 
son traité d’architecture en 8 volumes:
texte fondateur de l’architecture manieriste
destiné à servir comme manuel illustré pour les 
architectes.  

Il aura un grand succès car diffuse ses idées 
novatrices caractéristiques de la Renaissance 
(escaliers d'honneur, balustrades, frontons, 
grotesques), un répertoire décoratifs dérivés de 
l’antiquité mais riche et complexe, finalment
anticlassique

La serlienne : ouverture à trois baies dont la centrale avec arc et 
les deux autres sur linteau très aimé dans l’architecrure
manieriste et aussi baroque. 



CALVAIRE 

• Le calvaire à origine probablement dans le fait que la présence d’une croix 
au milieu du champ des morts était nécessaire et que celle-ci s’est 
développé en Bretagne jusqu’à constituer parfois des prestigieuses 
compositions. La croix du calvaire fut la seule croix du cimetière avant que 
le XIXe siècle dressa une sur chaque tombe. Il se place au sud est du 
placître. Le fidèles sont tournés vers le Sauveur le Soleil levant. 

• Les grands calvaire paroissiaux apparaissent vers le milieu du XVIe siècle : 
le plus anciens date de 1460/1470 (Tronoën), toutefois la plupart si situent 
vers 1550 : c’est le cas de Guéhenno(1550), Plougonven (1554), Pleyben 
(1555). 

• Catéchisme en images, le calvaire était utilisé aussi pour la prédications, 
lors des missions et peut être lors de la fête des morts (2 novembre). 



Variété des structures du calvaire

• Malgré la variété de structure que présente les calvaire nous pouvons en distinguer deux groupes de par leur structure 1) dominé
par un élan vertical qui pousse le regard vers la croix et 2) celui qui propose une lecture narrative et horizontale des scènes

• Un élément fondamental est la figure de la Vierge Marie qui acquiert une place privilégiée très 
rapidement elle est représenté dans différents moments de son histoire L’Annonciation la Visitation à 
ou la Nativité . 

• Autre élément très récurrent et la présence du mauvais et du bon Larron des cavaliers des anges des 
apôtres qui accompagne le Christ et se retrouvent sur un grand nombre de calvaires. Dans le nord de la 
Bretagne les larrons se trouvent à une certaine distance du Christ alors que les personnages qui 
pâtissent avec lui se retrouve plus près de lui. 



Le plus anciens des 7 grands calvaires de Bretagne 
A Tronoën pour la première fois on trouve sur deux registres la 
representation de l’enfance du Christ, de la Passion et de la 
Résurrection. Certaines scènes (bas-relief) sont sculptées dans du 
granit, d’autres, (en ronde bosse) en Kersanton.

Daté entre 1450 et 1470 en raison des habits personnages qui 
correspondent à la mode du roi Charles VII (1431-1461)

constitué d’n soubasement rectangulaire (facilite la lecture des 
histoires) et de deux pfrises superposés surmonté par les trois croix 
du calvaire au centre celle du Christelle est un côté les dollars ou à la 
base de la Croix du Christ se trouve la pietà c’est-à-dire la 
contemplation du corps du Christ après la descente de croix.

Toutes les histoires sont sculpter dans le granite à l’exception des 
trois histoires qui voient la presence de la Vuerge comme 
protagoniste : c’est-à-dire l’annonciation, la nativité et les rois mages 
sentit une pierre très résistant aux intempéries et d’ailleurs pour 
cela ces histoires sont mieux conservé







À réaliser ses sculptures et appeler le maître de Tronoën et qui est actif dans le territoire de Carhaix 
et présente des caractéristiques stylistique assez facile à reconnaître c’est-à-dire les formes sont 
conçu de façon compacte des visages aux traits marqués mentons relevés  avec un goût de la 
narration assez vif, Sculpture hiératique et pathétique







Descente aux limbes et St Véronique avec la sainte face



Enclos paroissial de 
Pleyben 1550



• Le Calvaire monumental placé devant l'église est le plus imposant de toute la Bretagne.

• Construit en pierre de kersanton en trois moments :

1) au moment de la construction de l'église, en 1555, probablement effectuée par l'atelier 
landernéen des Prigent (date et inscription portée sur la statue de saint Germain au-dessus 
du porche de l´église : EN L´HONNEUR DE DIEV ET (NOTRE) DA (M) E ET MONSIEUR S 
GERMAIN CESTE CROIX FVST COME (N) CE 1555)

2) En 1650, trois scènes supplémentaires sont commandées à l'architecte brestois Julien 
Ozanne (Entrée à Jérusalem, Cène, Lavement des pieds) .

3) Le calvaire a été déplacé en 1738 d'une trentaine de mètres au sud, pour faciliter l´accès 
à l´église. Il était, autrefois, accolé au porche. 

À cette occasion, le soubassement du calvaire a été vraisemblablement modifié.



Le socle du calvaire est construit en forme de tétrapyle contreforté 
aux angles. En effet, il se compose de quatre grandes piles soutenant 
une voûte intérieure, sous laquelle on pénètre par quatre arcades en 
plein cintre. Il est en pierre de taille de granite. Il montre sur ses 
quatre faces des hauts-reliefs sur deux niveaux : une frise et 28 
groupes sculptés surmontant le calvaire, soit autant qu’au calvaire de 
Plougastel-Daoulas. L'ensemble relate la Passion du Christ.



Pendant l'été 2010, l'association « Les sept calvaires 
monumentaux de Bretagne » a remis en couleurs, par 
le biais de vidéoprojecteurs, le calvaire de Pleyben, 
retrouvant autant que faire se peut les couleurs 
d'origine car les calvaires étaient peints. Sur de 
nombreux calvaires, on a retrouvé des traces de 
peinture, dans les plis des vêtements des statues, par 
exemple.



Face nord 



Face sud 



Fac e ouest







En 1650, trois scènes 
supplémentaires sont 
commandées à 
l'architecte brestois Julien 
Ozanne (Entrée à 
Jérusalem, Cène, 
Lavement des pieds) .





OSSUAIRES
• Du XVe siècle jusqu’à 1758 les inhumations se faisaient rarement dans le cimetière autour des 

églises. A défaut de sépultures privilégiées comme celles du clergé dans le chœur e celles de nobles 
dans un enfeu avec gisant, chacun voulait reposer sous les dalles de la nef, près de l’autel. Quand il 
fallait faire le ménage de ces sépultures provisoires on entassait les ossements dans un reliquaire 
accolé du porche méridional, avec une arcature étroite et un bénitier creusé dans le soubassement . 
Plus tard un reliquaire indépendant  st édifié au sud-ouest de l’enclos.  L’édifice change alors de 
destination et sert comme chapelle mortuaire pour la veillée des défunts ou la célébration de 
messes à leur intention. Dans quelques édifices des petits reliquaires en bois en forme de 
maisonnettes à l’enseigne du défunt (les boîtes à crânes) laissent voir un crâne à travers une fenêtre 
en forme de cœur. 

• Dans la décorations des ossuaires rappel constant de la fragilité et de la vanité de la vie humaine et 
de la mort à travers des inscriptions et l’Ankou (personnification de la mort).

• Insistance sur le concept de la mort n’est pas pourtant macabre dans la culture bretonne car 
s’accompagne de l’espoir de la resurrection,

• Plan Rectangulaire de style à deux pignons, ajourés sur l’un des  grand côtés, partie qui donne vers 
le cimetière.

• Le nombre de baies est variable entre 2 et 6. Comme ici, les murs de fond sont presque toujours 
pleins.





Ossuaire 
de l’eglise Saint Germain à 
Pleyben
L’un des plus ancien conservé. 
En style gothique flamboyant, 
Plan rectangulaire, avec un chevet 
plat percé d’une fenêtre en tiers 
point. 

les baies en anse de panier sont 
séparées par des piles moulurées 
encadrées deux par deux sous un 
cordon en accolade, qui se retrouve 
aussi sur l'archivolte de la porte. 

Restauré en 1637 (date de 
l’inscription).



S Chapelle ossuaire (1585) 
de l'église Saint Suliau à Sizun, 
Finistère, Bretagne

à deux étages
arcades en plein ceintre, 
pilastres cannelés
cariatides gainées, 
ordonnance du cortège d’apôtres 
au deuxième registre

stylisation des vetements, des 
instruments du supplice et des 
banderoles, aux barbes et corps 
raides.

inscription rappelle la fonction 
propre de la chapelle mortuaire :

« vous nos enfens qui par cy
passes souvenes vous que nous 
sommes trepasses »;



S. Thegonnec, 
Chapelle/Ossuaire
1676 

classicisme accademique

Réussite classique pour 
l’entrée (malgré un chevet à 
pan coupés, lancettes et 
lanternons)

« O pécheurs repentez vous 
étant vivants, car à nous 
morts il n’est plus temps. 
Priez pour nous trépassés car 
un de ces jours vous en 
serez ». 



Deux registres 
1) porte à fronton brisé 
surmonté de la statue de S. 
Pol, réussite classique
2) étage 8 niches à coquille 





Pisa Campo dei Miracoli



Porche 



Porche de l’église de St.Hervé à 
Lanhouarneau

XVIe.

Grande arcade d’entrée à clef d’acanthe s’appuie sur des 

colonnes engagées à tambours et bagues. 

L’encadrement est souligné par des colonnes à 

chapiteaux corinthiens, une frise et un entablement 

saillant. 

Au deuxième registre une niche à coquille et termes 

gainés, volutes et fronton triangulaire brisé avec aux 

extrémités des vases goudronnés 

Melange entre repertoire classique payen et chrétien, 

presence d’éléments décoratifs fleuris etc. 



Niches latérales tournée en angle



Eglise Notre Dame à Larmor Plage, porche (1491-1552) suite des 12 apotres avec banderole et verset 
du Credo

• Sous la voûte de chaque côté, ont 
été fréquemment disposés les 
apôtres, surmontés d’un dais et 
reconnaissables à quelques 
attributs 

• Ils accueillent les fidèles et au 
passage lui rappellent la fois de 
l’Eglise dont chacun à la suite 
presente un article du symbole 
des Apôtres sur une banderole. 
Es. Pierre »Credo in Deum »…



Porche sud (kersanton, 1606-1617) de 
l'église de Guimiliau. 



Porche sud (kersanton, 1606-1617) de l'église de 

Guimiliau.



San Domenico Urbino, 
En France multiplication des elemets
decoratif, en Italie recherche de 
pureté des formes essentielle et 
unifiée



A l’interieur de l’éspace religieux : 

Importance de l’AUTEL à la Renaissance 

L’autel reçoit à la fin du Moyen Âge une parure singulière qui enrichit la chœur de 
l’édifice et concentre l’orientation visuelle des fidèles. 
Le retable prend alors de l’importance et domine l’ensemeble du chœur, tandis que le 
retable en bois acquiert une très grande unité à partir de la fin du Xve siècle. C’est 
alors que le groupe de retables en pierre, claclaire et marbre produit autour de 
Rennes Vitré et Fougères marque par sa grande unité iconographique t son 
importance architecturale la fin réelle du Moyen Age dans le domaine artistique. 



JUBES : 

Dans une église, le jubé est structure architetturale de pierre ou de 
bois qui a servi à partir du XIIe siècle à séparer le clergé, admis dans le 
sanctuaire où se célébraient les mystères sacrés, du peuple qui devait 
se tenir à distance.

• C’est de la tribune du jubé que le clergé s’adressait au peuple pour le 
proclamation de l'Evangile. Celui qui lisait le texte demandait d’abord 
à Dieu de le bénir en lui demandant " jube, Domine, benedicere " 
(veuillez, Seigneur, m’accorder votre bénédiction).

• Le jubé se compose de trois éléments : la tribune (le jubé 
proprement dit), la clôture (dite « chancel ») et le groupe sculpté
de la crucifixion, surmontant la tribune dont elle est l'ornement
principal, tournée vers les fidèles.



Élevés à partir du XIIe siècle, les jubés servaient principalement à la lecture et 
aux chants liturgiques. 

Architecture du jubé
Construit en pierre ou en bois, le jubé s’intercale généralement entre les 
piliers de la croisée du transept. Haut de quelques mètres, il cache plus ou 
moins le chœur.

Un jubé se compose de :
1) Une tribune, montée parfois en encorbellement. Cette plate-forme aide à 

distinguer un jubé d’une simple clôture ou d’une iconostase.
2) Un ou deux escaliers. 
3) Une partie basse qui peut être un mur ou un espace voûté. Cette partie 

est ouverte d’une ou plusieurs portes qui permettent d’entrer dans le 
chœur et d’apercevoir la zone la plus sacrée de l’église.

4) Des autels secondaires au-devant de cette clôture. Ils sont 
traditionnellement dédiés à la Vierge et à la sainte Croix.

5) Une crucifixion qui surmonte l’ensemble. Les deux façades, côté nef et 
côté chœur, sont ornées de sculptures figuratives. On y représente 
souvent la vie et la passion du Christ. C’est un support iconographique au 
sermon





• Fonctions du jubé

• Le jubé empêchait précisément les simples fidèles de pénétrer ddans l’espace du sanctuaire reservé au 
clergé.

• Un clerc y montait pour lire, à l’attention des laïcs, les textes sacrés (l’Évangile et les épîtres) et pour réciter 
des prières. De cette fonction vient le nom du jubé. Avant la lecture de l’Evangile, le clerc demandait la 
bénédiction : « Jube domine benedicere », ce qui veut dire « Daigne Seigneur accorder ta bénédiction ».

• Le jubé peut aussi servir de tribune de chant ou d’honneur ( les choristes, on y présente le nouvel évêque). 
Lors de certaines fêtes, on y montre les reliques les plus précieuses. 

• les traditions locales varient fonction et usages Le jeudi saint, à Amiens, on y donne l’absolution au peuple. 
À Reims, le roi y monte. Après avoir été sacré.

• Derrière le jubé dans le chœur. se déroulait la messe que les fidèles ne voyait pas. Sauf quand on ouvrait les 
portes du jubé par exemple lors de l’élévation de l’hostie. Sens de mystère



Jubé de 
l’Eglise St. 
Etienne du 
Mont Paris 



• La multiplication des jubés

• Ils se multiplient en France au XIIIe siècle (les textes les nomment parfois « pupitres »). Toutes les grandes 
cathédrales de la France du nord s’en dotent : Notre-Dame de Paris, Bourges, Amiens, Reims, Chartres et 
Strasbourg. 

• Assez courants dans les cathédrales, les jubés sont beaucoup très rares dans les églises paroissiales, sauf en 
Alsace ou surtout en Bretagne où même des chapelles en abritent (Saint-Fiacre du Faouët, Saint-Nicolas de 
Priziac…). 

• La disparition des jubés

La tendance est à partir du XVIe siècle à la destruction de ces clôtures monumentales. En moins de 300 ans, 
presque la totalité disparait en 3 moments :

1) Au XVIe siècle, lors des guerres de Religion, les protestants s’acharnent particulièrement sur les jubés. Ils leur 
reprochent de séparer laïcs et clercs. Hostiles au culte des saints, ils enmassacrent les sculptures.

2) Au XVIIe siècle, par effet des dispositions du concile de Trente. Les évêques réunis à Trente en Italie 
recommandent de ne plus dissimuler le maître-autel aux yeux des fidèles. La cérémonie de l’eucharistie doit 
être visible. 

3) Aux XVIIIe et XIXe siècles, « modernisations » ou des « embellissements » du chœur. Le jubé en est souvent la 
victime. Soit ils sont remplacés par des jubés classiques, aux larges portes, ou définitivement détruits



Le jubé de la Chapelle 
Notre-Dame de la 
Croix à Plélauff, une 
commune du 
département des Côtes-
d'Armor dans la 
région Bretagne en Franc
e, est un jubé datant 
du xvie siècle.



Et  jubés détruits ?les objets consacrés à ne peuvent pas sortir du lieu 
de culte :

-Recycler les panneaux sculptés du jubé. Ils servent alors à orner les 
murs des chapelles

-Déplacer le jubé afin qu’ils soient moins gênants. 

-Enterrer les fragments sous le dallage (Bourges)

-Au XIXe siècle, vendus sur la marche



LE JUBE DE ST FIACRE a LE FAOUET 





• 5 chapelles sur le territoire du Faouët : 
les deux plus celebres Saint Fiacre et Sainte Barbe 
Les Boutteville furent de grands bâtisseurs auxquels on doit, 
notamment, les chapelles Sainte-Barbe et Saint-Fiacre. 

• Les Bouteville seront toujours de fidèles alliés des ducs de la 
dynastie des Montfort. Ils en seront récompensés en figurant parmi
les chambellans de la cour ducale sous le duc François II et en étant
honorés du titre de barons par la duchesse Anne (1495).

• Le début des travaux peut être estimé vers 1450 en se fondant sur 
une inscription du jubé datant celui-ci de 1480. 



Commencé sous François II 
et, sans doute, achevé sous
le règne de sa fille Anne, 
duchesse de Bretagne en 
1488 et reine de France en 
1492, il est dû au sculpteur

Olivier Le Loergan qui fut
anobli par François II dès
1469. 

Signé et daté sur un écusson
à gauche (: Lan mil IIIIcc IIIIxx
(1480), fut fait cest œupvre
par Oliv. Le Loergan )

JUBE 







Du côté de la nef, c’est à dire face au peuple, le décor représente les 
Mystères du Christ et les symboles de la foi. Sont donc représentés : 

1) le Christ en croix entouré du bon et du mauvais larron, Marie et 
Saint Jean. 

2) A droite, Adam et Eve chassés du paradis terrestre par l’ange porte-
glaive 

3) c'est l'annonce faite à Marie qu’elle sera la mère de celui qui 
rachètera l'humanité de la faute originelle. 





Le côté chœur représente certains péchés capitaux et vices, à travers
des images allégoriques, 

Envie (le vol de fruit dans un arbre), l'ivresse (un homme vomissant un 
renard), la luxure (un homme et une femme), la paresse (un musicien
breton)





Le jubé de 
la Chapelle 
Notre-
Dame de la 
Croix à Pléla
uff, 





Ivrogne qui vomi le renard 

au Moyen age «ecorcher
le renard» veut dire boire
trop

Un couple d’amoureaux
qui se donne la main
évoque la Luxure



Paysan
portant une 
volaille

paysan
cueillant des
fruits
(Gourmandi
se?)



Cote choeur
gout populaire et ton fiabesque
Au milieu les anges joueur de biniou
(cornemuse bretonne)
paresse?  



Un joueur de biniou et un joueur de bombarde (la paresse ?). 
Garde corps cordelierers et queue d’Hernime de François II duc d Bretagne



Sablière





• CORNICHE cote nef





Toute la moitié nord de la sablière est consacrée à la vie de saint Martin.



La légende Doré dit : "Un jeune homme étant mort, sa mère vint prier saint Martin pour le 

rendre à la vie".



Resurrection du
cathécumène



Messe de Saint Grégoire le pape Grégoire le Grand (540-604), soucieux de devoir convertir une 
personne doutant de la présence réelle du Christ sous les divines espèces lors du sacrement de 
l'eucharistie, 
l'hostie se transforme en un doigt sanglant (version de Paul Diacre) . Dans les siècles suivants, 
notamment sous l'influence de la légende Dorée, c'est le Christ en personne qui apparaît, sous la 
forme du Christ de douleur



Episodes du Roman de Renart 
Le renard precheur et les poules



Renart attaqué par poules



Grande fantasie 
gout populaire
communication immédiate





Peinture 



Chapelle rouge à Chatelaudren



Notre Dame du Tertre à Châtelaudren,
Chapelle construite en 1400 et modifiée à la fin du XVe s. (chœur et porche latéral)
la dominant rouge des lambris peints confère à cet édifice l’appellation de 
« Chapelle rouge »





2 ensembles de lambris peints qui décorent l’un la voûte du cheoure et de la croisée et l’autre la 
chapelle méridionale S. Marguerite.  Deux pouvoirs dans deux espaces distincts : celui de la liturgie 
dans le chœur et celui du pouvoir du seigneur avec la chapelle privative Sainte-Marguerite.
Executés entre 1450-1470

Bande dessinée médiévale …



Voûte du chœur couvre une surface de 13 m. de longueur et 8 de largeur, et les 96 
panneaux sont distribués en 8 rangés de 12 panneaux chacune. La forme brisée de la voûte 
détermine la disposition des images en deux sens opposés. 
Ancien testament : Création, Chute du Paradis,  Déluge Histoire de Noé, Abraham Isac et 
Jacob.  Transistion entre ancien et nouveau testament se fait par les douze prophètes. 
Annonciation, Visitation, Naissance et enfance de Jésus, vie publique du Christ et Passion 
et Resurrection

Les panneaux sont 

présentés ainsi Registre 

supérieur sud (à droite) : 

1-Création des Anges. 2-

Le Père éternel. 3-

Création de la Terre 4-

Création des montagnes. 

5- 6. Création du soleil et 

de la lune. 7-Création 

des animaux. 8-Création 

d’Adam et Ève. 9-Dieu 

se repose. 10-Adam et 

Ève au paradis terrestre. 

11-La tentation.12-Adam 

et Ève chassés du 

paradis.



Donatello, Creation d’Eve, Bargello Florence
Debut XV

Creation d’eve Duomo de Monreale Sicile XVII s







Prophètes VS Berruguete, Euclides, dejà studiolo de federico
da Montefeltro Urbino, GNM









Flagellation 



Flagellation 



Chapelle sud avec les 
histoires de S. Marguerite18 
panneaux  (est) 
et S. Fiacre (ouest) 18 
panneaux et 
S.Marie Madeleine 6 
panneaux.

Présente trois programmes 
differents



Saint Fiacre saint Irlandais très aimé en Bretagne
Ascète du 7e siècle, Venu en France désireux de fonder un manastère,  il obtint de 
l’eveque de Meaux toute la surface qu'il pourrait entourer d'un fossé en une journée.
Saint Fiacre n'eut qu'à traîner derrière lui un bâton pour qu'une tranchée se creuse 
miraculeusement.
Ayant assisté à la scène, Becnaude, une femme du pays, le dénonça comme sorcier 
auprès de saint Faron qui reconnu l’innocence de Saint Fiacre. 
Avant de s'étendre au reste de la France, le culte de saint Fiacre débuta à Saint-Fiacre-
en-Brie, où l'on vint en pèlerinage.
Le miracle du fossé et le fait que l'ermite avait planté un jardin dont les légumes
magnifiques nourrissaient les pèlerins, expliquent son attribut, une bêche à la main, et 
le fait qu’l fut choisi comme saint patron des jardiniers.



Sainte Marguerite et Marie Madeleine grand succès en France à partir 
du XIV s.  Le diable avala la sainte qui creva son ventre au moyen d'une 
croix et grâce à la ferveur de ses prières. La sainte juste avant son 
exécution demanda à Dieu de faciliter l'accouchement des femmes qui 
l'invoqueraient (ce qui fut mis en rapport avec sa sortie miraculeuse du 
ventre du dragon), est à l'origine d'une vénération fervente depuis le 
Moyen Age.





• Ici leurs histoires permettent la mise en place d’un décor 
monumentale de type courtois qui reflète les aspiration sociales et 
chevaleresques de ceux qui l’ont commandé. 

• Grande attention dans la représentation des costumes, des coiffures 
des vêtements ou des armes = transposition, réinterprétation 
contemporaine d’anciens récits illustrés. 

• Goût pour la narration très immédiat et synthétique comme dans les 
prédelles des retables de la Renaissances, « espace de liberté » par 
rapport au retable majeur qui a un statut expressif officiel. 



Retable du maître-autel 
commandé le 11 juillet 1650, 
est dû à Pierre Deslandes, sieur 
de Grand-Pré, avec son pavillon 
central, ses multiples 
colonnettes et statuettes, du 
sculpteur trégorois Le Bonniec,

Le décor animés per des 
colonnes tortes englouti les 
personnages 



l'antependium est orné de sept panneaux en albâtre polychrome, 

datant de la fin du XVème siècle attribués à l’atelier de 

Nottingham.

Ces panneaux ont été volés en 1969. Quatre panneaux ont été 

restitués et sont en attente d'une exposition sécurisée

4 ont été retrouvés







Dyptique Dilton, Londres National Gallery, 1395-99. 
Roi Richard II agenouillé devant la Vierge Marie, 
entre S. Jean, Edouard le confesseur et Edmond le 
Martyr



Influence anglaise 

Devant d’autel

• Sculpture d’importation = atteste l’activité des armements bretons

• Albâtres de Nottingham mis en vente après la réforme anglicane 



Courants

• Anglais 

• Flamand 

• Français 

• Local



DEVOTION PRIVE 
Origine flamande ou influence flamande 'activité principale des ateliers malinois était la fabrication de ces Vierges à la beauté  
stéréotypée visage poupin (poupées malinoises)

Notre Dame du Loc, ST Avé, (réalisée dans un calcaire originaire de la zone de Saumur, de goût flamant, Malines ou Brabant) 
aussi l’iconographie est flamande : enfant qui lit avec la Vierge (Jan van Eyck, d’après ? Vierge à l’Enfant Lisant, Melbourne NGA) 
Anonyme, Malines, Tours MBA
Vierge à l’efant lisant  d’Albiac, Albiac (Pyrenees)



RETABLES D AUTEL 
Retable de la Cathédrale de Rennes (prov. Anvers) 
vers 1517
sans doute pour l’ancien autel de la Cathedrale

entre 1470 et 1570 la ville d’Anvers se spécialise 
dans la fabrication de grands retables sculptés 
polychromes, à volets peints exportés partout en 
Europe. 
Typique de cette production : finesse de la sa 
sculpture et de sa polychromie, 
recherche d’expression vive des visages 
parures et ornements très détaillés. 
Sur chaque rebord de vêtements des textes 
bibliques

Ici consacré à la Vie de la Vierge et l’Enfance de 
Christ
Origine de la ville d’Anvers confirmé par le 
poinçon (deux mains et un château )

Il a gardé sa polychromie originale

Richesse des décors des vetements, 
Visage marqués (grands fronts pour les femmes 
et joues rondes aux pomettes rouges)

Restauré en 2016-2018
Predelle volé en 2007 et une scène retrouvé



En bas de gauche à 
droite 

• Adoration des bergers, 
les prophètes, Les rois 
mages,

Registre supérieur : 
Circoncision, Dormition 
de Marie, Présentaiton
de Jésus au temple, 

• Sommet Assomption 

• Predelle : Histoires de 
Joachim et Anne 



Mariage d’Anne et Joachim et la Naissance de la Vierge ( seul panneau de la predelle
retrouvé)



Dorures captent la lumière et font 
vibrer les surfaces. Plis des drapés 
cassés, visages aux front bombé pour 
les femmes et très typés pour les 
personnages masculins, 
expressivisme à travers la 
caractérisation phisiognomique



L’Adoration des bergers (registre median)





Circoncision









Registre supérieur
Dormitio
Dinamisme qui exprime 
une tension émotive et 
spirituelle 







Le retable flamand de la chapelle de Kerdévot en Ergué-Gabéric XVIe siècle (dernier quart 1580-1599), bois doré 
disparu en partie en 1973. Profit des échanges dues au commerce maritime et aux échanges artistiques. 
Il met en scène avec réalisme les bergers de la Nativité,  l’insolite miracle des soldats amputés des mains qu’ils ont 
osé poser sur le cercueil de la Vierge.
Il présente avec grâce et gravité Marie entourée d’anges musiciens, avec orgue, harpe, cithare et flûte. 
Elle se tient agenouillée pour recevoir la couronne des mains du père à gauche et du fils à droite. 
L’esprit plane au sommet entre les anges, dont l’un présente le sceptre du Père et l’autre la croix du Fils. 



Purification de Marie
2 fevrier

40 jours après 
l’accouchement les 
meres juives devaient 
venir au temple se 
purifier et offrent un 
sacrifice animal par la 
même occasion. Marie 
par humilité respecte la 
loi, bien qu’elle ne 
necessite pas de 
purification. 

Par la même occasion 
l’enfant est presenté au 
Temple offrande du 
garçon premier né  qui 
est racheté à Dieu



Moins important par 
rapport à celui de 
Rennes mais 
stylistiquement proche : 

goût de la caractérisation 
individuelle, 
pommettes rouges 
visages marqués
gout pour les 
physionomies 



Dormitio
Virginis



Mantegna, Dormitio Virginis







Pénétration du style proprement renaissant Tombeau des Ducs de 
Bretagne Nantes, François II et la Duchesse Marguerite de Foix. 
1502-1507

• Le tombeau structure massive rectangulaire sur laquelle reposent les gisants, 
allongés les mains jointes, manteau ducal et couronne en tête. 

• 3 angelots à leur tête à leur pieds : le lion (François) emblème de puissant et le 
lévrier (Marguerite), fidélité. 

• Au dessus de la dalle de marbre noir des niches en grès rose à coquille, avec les 
12 apôtres, corps en marbre noir et membres en marbre blanc. Sur les côtés 
courts, saint François et sainte marguerite, patrons des ducs d’un côté et S. 
Salomon (renvoi au duc de Bretagne ou Charlemagne ?), et Saint Louis

• aux angles : vertus cardinales : Prudence à double visage (jeune et vieillard qui 
détient la sagesse) avec le compas (instrument de mesure), à ses pieds le serpent 
(soyez prudents comme des serpents, S. Paul); Temperance horloge et le mors. La 
Force avec la tour fortresse d’où elle arrache le dragon, Justice avec le code de l a 
loi et la balance, le glaive pour l’execution des sentences.

















Tombeau de François II, duc de Bretagne, et de Marguerite de Foix, sa seconde femme :
Pitau, Nicolas (1670-1724). Graveur, Chaperon, Fr. Jean. Dessinateur du modèle











Charlemagne et S. Louis candelabre



Les apôtres
surplombant 
les priants.



Si d’un point de vue de la typologie du monument lien avec les cénotaphes français 
= ducs de Bourgogne, Michel Colombe marque l’entrée du classicisme italien dans la 
culture française



Le tombeau du duc Philippe le Hardi (1342-1404) est réalisé entre 1386 et 1411 par les 
sculpteurs Jean de Marville, puis Claus Sluter, puis Claus de Werve.

Le gisant porte les attributs de la chevalerie et du pouvoir : en armure à l'origine, puis en 
manteau après restauration de 1820, avec couronne, sceptre, heaume orné de fleurs de lys des 
princes capétiens de Valois, héraldique, anges, lion (symbolique du lion en occident au Moyen 
Âge) et dalle en marbre noir portée par un important cortège de pleurants en deuil ... (tombeau 
du duc Philippe le Hardi).



Le tombeau du duc Jean sans 
Peur (1371-1419, fils du 
précédent) et de son épouse la 
duchesse Marguerite de 
Bavière (1363-1423) est réalisé 
entre 1443 et 1470 par les 
sculpteurs Jean de la Huerta et 
Antoine Le Moiturier, à l'image 
du précédent (tombeau du duc 
Jean sans Peur).





Michel Colombe, S. George et le Dragon, 1509-10, Paris Louvre, (déjà château de 
Gaillon) 1508-9



Donatello, Florence 
Bargello vers 1415

Rogier van der Weyden, 
Washington NGA


