Athénée 2023 — Schole Liturgie « Signes et symboles de la liturgie »

Dossier pédagogique

Extraits de la Présentation général du Missel Romain (PGMR)
Les gestes et les attitudes du corps

42. Les gestes et les attitudes du corps, tant ceux du prétre, du diacre ou des ministres, que ceux du
peuple doivent viser a ce que toute la célébration manifeste une belle et noble simplicité, que soit
percue toute la vraie signification de ses diverses parties et que soit favorisée la participation de tous.
On devra donc étre attentif aux normes de cette Présentation générale et a la pratique recue du rite
romain ainsi qu’au bien commun spirituel du peuple de Dieu, plutot qu’a ses gofits personnels et a son
propre jugement.

Les attitudes communes a observer par tous les participants sont un signe de I’unité des membres de la
communauté chrétienne rassemblée dans la sainte Liturgie; en effet, elles expriment et développent
I"esprit et la sensibilité des participants.

43. Les fideles se tiendront debout depuis le début du chant d”entrée, ou quand le prétre se rend a I"autel,
jusqu’a la priére d"ouverture (collecte) inclusivement; au chant de I"Alléluia avant I"Evangile; pendant
la proclamation de I'Evangile; pendant la profession de foi et la priére universelle; et depuis
I’invitation Orate fratres (Prions ensemble) avant la priere sur les offrandes jusqu’a la fin de la messe,
excepté ce que I"on va dire.

IIs seront assis pendant les lectures qui précédent I'Evangile et le psaume responsorial; & I"homélie et
pendant la préparation des dons pour I’offertoire; et, si on le juge bon, pendant qu’on observe un temps
de silence sacré aprés la communion.

Ils s"agenouilleront pour la consécration, a moins que leur état de santé, I"exiguité des lieux ou le grand
nombre des participants ou d autres justes raisons ne s’y opposent. Ceux qui ne s’agenouillent pas pour
la consécration feront une inclination profonde pendant que le prétre fait la génuflexion aprés la
consécration.

Il appartient toutefois a la Conférence des évéques d’adapter les gestes et les attitudes décrits dans
I’Ordinaire de la messe a la mentalité et aux justes traditions des peuples, selon la norme du droit. On
veillera cependant a ce qu'ils correspondent au sens et au caractére des différentes parties de la
celébration. La ou il est de coutume que le peuple demeure a genoux depuis la fin du Sanctus jusqu’a la
fin de la Priére eucharistique, et avant la communion quand le prétre dit Ecce Agnus Dei (Voici I’Agneau
de Dieu), il sera bon de conserver cette coutume.

Pour obtenir des attitudes et des gestes communs au cours d’une méme célébration, les fideles suivront
les monitions du diacre, ou d’un autre ministre laic, ou du prétre, selon les indications du Missel.

44. Parmi les gestes, on compte aussi les actions et les processions quand le prétre, avec le diacre et les
ministres, se rend a I"autel ; quand le diacre porte a ’lambon 1’Evangéliaire ou le Livre des évangiles
avant la proclamation de I’Evangile ; quand les fidéles apportent les dons et s"approchent pour la
communion. Il convient que ces actions et processions se déroulent avec beauté, tandis qu”on exécute
les chants appropriés, selon les normes fixées pour chacune.

274. La génuflexion, en fléchissant le genou droit jusqu’a terre, signifie I’adoration ; elle est donc
réservée au Saint-Sacrement, et a la sainte Croix depuis 1’adoration solennelle faite au cours de 1’action
liturgique du Vendredi saint jusqu’au début de la Veillée pascale.

Au cours de la messe, le prétre célébrant fait trois génuflexions : aprés 1’élévation de 1hostie, apres
I’¢lévation du calice, et avant la communion. On a noté en leur lieu les normes particuliéres a observer
aux messes concélébrées (cf. nn. 210-251).

Si le tabernacle avec le Saint-Sacrement est dans le sanctuaire, le prétre, le diacre et les autres ministres
font la génuflexion quand ils arrivent a 1’autel et s’en retirent, mais non pendant la célébration de la
messe.




Autrement, tous ceux qui passent devant le Saint-Sacrement font la génuflexion sauf's’ils s’avancent en
procession.

Les ministres qui portent la croix de procession ou les cierges font une inclination de la téte a la place
de la génuflexion.

275. L’inclination signifie le respect et I’honneur que 1’on doit aux personnes elles-mémes ou a leurs
représentations. 1l y a deux espéces d”inclination : celle de la téte et celle du corps.

a) On incline la téte lorsque les trois Personnes divines sont nommées ensemble, aux noms de Jésus, de
la bienheureuse Vierge Marie, et du Saint en I"honneur de qui on dit la messe.

b) On incline le corps, par ce qu on appelle I"inclination profonde: devant I"autel, aux priéres Munda
cor meum (Purifie mon cceur) et In spiritu humilitatis (Humbles et pauvres); dans la récitation du
Symbole, aux mots Et incarnatus est (Par I"Esprit Saint, il a pris chair); et dans le Canon romain, aux
mots Supplices te rogamus (Nous t’en supplions). La méme inclination est faite par le diacre quand il
demande la bénédiction avant de proclamer I'Evangile. En outre, le prétre s’incline un peu, a la
consécration, quand il dit les paroles du Seigneur.

Encensement

276. L’encensement exprime le respect et la priere comme 1’indique la sainte Ecriture (cf. Ps 140,2 ;
Ap 8,3).
On peut, a son gré, employer I"encens, quelle que soit la forme de la messe :
a) pendant la procession d’entrée ;
b) au début de la messe, pour encenser la croix et I'autel ;
¢) pour la procession d’Evangile et sa proclamation ;
d) quand le pain et le calice ont été déposés sur 1’autel, pour encenser les dons, la croix et
I"autel ainsi que le prétre et le peuple ;
e) a I’¢élévation de 1'hostie et du calice apres la consécration.

277. Le prétre met I’encens dans I"encensoir et le bénit d"un signe de croix, sans rien dire.
Avant et apres I’encensement, on fait une inclination profonde devant la personne ou 1’objet que
I’on encense, excepté 1’autel et les offrandes pour le sacrifice de la messe.

On encense par trois coups d’encensoir : le Saint-Sacrement, les reliques de la sainte Croix et les
images du Seigneur exposées a la vénération publique, les offrandes pour le sacrifice de la messe,
la croix de I’autel, I’Evangéliaire, le cierge pascal, le prétre et le peuple.

On encense de deux coups d’encensoir les reliques et les images des saints exposées a la veneration
publique, mais seulement au début de la célébration, quand on encense ’autel.

On encense 1"autel par des coups d’encensoir successifs de la fagon suivante :

a) Si l"autel est séparé du mur, le prétre I'encense en en faisant le tour.

b) Si I"autel est placé contre le mur, le prétre encense en passant d"abord le long du cété droit, puis
du coté gauche.

Si la croix est sur I"autel ou pres de lui, le prétre I'encense avant I"autel ; sinon il I'encense lorsqu’il
passe devant elle.

Le prétre encense les offrandes, avant I’encensement de la croix et de 1’autel, par trois coups
d’encensoir ou bien en tracant un signe de croix sur elles avec 1’encensoir.

La croix dans la liturgie

Par frere Patrick Préetot os, directeur de la Maison Dieu, professeur a /’Institut liturgique de Paris.
Article des Chroniques d’art sacré n° 54, 1998

« Je n’ai rien voulu savoir parmi vous, sinon Jésus Christ, et Jésus Christ crucifié » (1 Co 2, 2).



C’est par cette phrase lapidaire de la premiére lettre aux Corinthiens que 1’apdtre exprime avec le
plus de force la place centrale de la croix dans la révélation chrétienne. Les confessions de foi en
contiennent 1’écho sans cesse pris nous croyons au Christ qui « a souffert sous Ponce Pilate, a été
crucifié, est mort ». Le Catéchisme de I’Eglise catholique affirme que « le mystére pascal de
la Croix et de la Résurrection du Christ est au centre de la Bonne nouvelle que les apotres et I’Eglise
a leur suite, doivent annoncer au monde » (CEC 571).

Si la croix est bien le centre de la foi confessée, elle n‘occupe pas une moindre place dans la foi
célébrée. (Dans la liturgie, I’Eglise célébre principalement le mystére pascal par lequel le Christ a
accompli I’ceuvre de notre salut » CEC 1067). Pourtant, au [11°™ siécle, Minucius Felix écrivait «
les croix ne sont de notre part I’objet ni d’un culte, ni de souhaits ».

La place de la croix a été I’objet d’une évolution complexe dont nous essaierons ici de saisir la
nature et la portée, en nous intéressant surtout a la croix comme signe et comme objet de culte plus
qu’aux représentations de la croix et du Crucifié.

Le signe de la croix

La place de la croix dans la liturgie chrétienne commence avec les rites baptismaux. A la suite de
1’épitre aux Romains qui présente le baptéme comme une participation sacramentelle a la mort du
Christ sur la croix (Rm 6,4-10), I’auteur de 1‘Epitre de Barnabé — apocryphe de la premiére moitié
du II°™ sigcle — affirme significativement « Heureux ceux qui, ayant mis en la croix leur
espérance, sont descendus dans 1’eau ». Ce passage pourrait étre rapproché de certains baptisteres
paléochrétiens construits en forme de croix. Cependant, ’'usage de la croix dans les rites
baptismaux anciens est difficile a préciser. Vers 215, la Tradition apostolique parle d’une signation
du futur baptisé aprés 1’exorcisme. La forme de cette signation — s’agit-il d’un signe de croix tracé
avec le pouce sur le front du catéchuméne ?- n’est pas précisée, et son lien avec la Croix n’est pas
affirmé. Au milieu du IVe siecle, dans son traité sur le Saint Esprit, saint Basile considére comme
tradition non écrite venant des ap6tres le fait de « marquer du signe de la croix ceux qui espérent en
notre Seigneur Jésus Christ ».

L’imposition de la croix au futur baptisé apparait clairement dans le Sacramentaire gélasien, qui
était en usage dans les églises presbytérales de Rome au Vlle et VIII siécles. Au début du caréme,
apres l'inscription et I’appel des candidats, a lieu le premier exorcisme au cours duquel le prétre
prononce 1°oraison suivante « Nos priéres, nous le demandons, Seigneur, exauce-les avec bonte, et
ces élus tiens, garde-les par la vertu de la croix du Seigneur, dont nous les signons ... » Ce rite figure
dans le rituel du baptéme jusqu’a nos jours. Dans la nouvelle édition du Rituel de I’initiation
chrétienne des adultes, la célébration de 1’entrée en catéchuménat comporte une signation du front,
la croix étant présentée dans la monition comme « signe de votre nouvelle condition) : « Recevez
sur votre front la croix du Christ, c’est le Christ lui-méme qui vous protege par le signe de son
amour (ou de sa victoire) (n. 88). Une signation des « sens » — les oreilles, les yeux, la bouche, la
poitrine et les épaules — prolonge et amplifie ce rite de I’imposition de la croix qui apparait donc
avec une double signification. La croix est signe de la condition chrétienne (le disciple porte
la croix a la suite du Christ (Lc 14,2]) mais aussi marque de protection dans le combat spirituel.

C’est dans le prolongement de la pratique baptismale qu’il faut situer le signe de croix. Cet usage
est attesté des le début du Ille siecle par Tertullien qui recommande aux chrétiens de faire le signe
de la croix lors des multiples activités de la vie quotidienne. Au milieu du 1Ve siécle, Cyrille de
Jérusalem en explique la pratique et la signification aux catéchumenes « Ne rougissons donc pas de


https://liturgie.catholique.fr/lexique/apotre
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/resurrection
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/bapteme
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/eau
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/sacramentaire
https://liturgie.catholique.fr/lexique/careme
https://liturgie.catholique.fr/lexique/oraison
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rituel
https://liturgie.catholique.fr/lexique/bapteme
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rituel
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/monition
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix

reconnaitre publiquement le Crucifié. Que nos doigts gravent hardiment son sceau sur notre front
et qu’en toutes circonstances la croix soit tracee : sur le pain que nous mangeons, sur les boissons
que nous buvons ; quand nous entrons, quand nous sortons ; avant de dormir, au lit ; au lever, en
voyage, au repos. La croix est puissante sauvegarde (...) Aussi bien est-elle la grace de par Dieu,
signe des croyants et crainte des démons ». C’est a partir de cet usage fréquent dans la vie
quotidienne que le signe de croix est passé au Moyen age dans la liturgie et notamment dans
la messe.

Lors de la réforme liturgique de Vatican Il, conformément & la demande de simplification des rites
faite par les péres conciliaires (SC 50), on supprima un grand nombre de ces signes de croix dont
la prolifération — avant la réforme, on en comptait 47 dans une messe lue, dont 33 pour le canon—
semblait alors nuire a la signification. Dans la messe actuelle, le signe de croix a donc une place
d’autant plus significative que celle-ci a été voulue plus rare.

Il marque I’ouverture de la célébration en placant d’emblée la célébration en perspective trinitaire :
le prétre et I’assemblée, debout, font le signe de la croix « au nom du Pére, du Fils et du Saint-
Esprit » (Présentation generale du missel romain 28, 86, 213). Il revient ensuite lors de la
proclamation de 1’Evangile le prétre fait « le signe de la croix avec le pouce sur le livre, puis sur
lui-méme au front, a la bouche et a la poitrine » (PGMR 124). 1l est effectué dans la Priere
eucharistique I (canon romain) lorsque le prétre prononce les paroles de bénédiction sur
les oblats alors que dans les trois autres (PE II, III, et IV), il accompagne 1’épiclése pré-
consécratoire. Enfin, c’est par le signe de lacroix que le prétre bénit 1’assemblée avant
le renvoi (PGMR 124).

Dans la liturgie apres Vatican I, le signe de croix rassemble, et il permet a 1’assemblée de prendre
corps. C’est aussi un geste de bénédiction tant sur les offrandes que sur 1’assemblée. Sa réduction
a une seule occurrence dans la priére eucharistique, et surtout son inscription au moment tres
spécifique de 1’épiclese, tend a donner a ce signe, dans la ligne de la théologie johannique qui
présente la croix comme lieu ou le Fils « remit I’Esprit » (in 19, 30), une forte dimension
pneumatologique. Ceci fait écho a la réflexion contemporaine sur la croix comme événement
trinitaire.

La vénération de la croix dans la liturgie du vendredi saint

C’est dans 1’office du vendredi saint que la liturgie latine fait une place tres spécifique a la croix.
Durant 1’office de la passion qui se célébre dans 1’aprés-midi, le Missel Romain comporte
un rite solennel de la vénération de la croix, qu’il propose sous deux formes au choix la premicre,
avec une croix voilée que 1’on dévoile progressivement, la seconde avec une croix non voilée que
I’on apporte au sanctuaire de 1’église en faisant trois stations. C’est cette deuxieéme forme, la plus
courante actuellement, que nous retiendrons. Le prétre accompagné des ministres se rend pres de la
porte de I’église ou I’on a déposé la croix entre des chandeliers. Il prend la croix, et la ramene
en procession a travers 1’église jusqu’au sanctuaire. On fait trois stations : au départ de
la procession, au milieu de 1’église, et enfin devant I’entrée du sanctuaire. Les rubriques précisent :
Celui qui porte la croix 1’éléve en chantant : « Voici le bois de la Croix qui a porté le salut du monde
». Le peuple répond : « Venez, adorons ! ». Aprés chacune de ces réponses, tous s’agenouillent et
adorent en silence durant quelques instants.

Le rite se poursuit de la maniére suivante : Pour la vénération de la Croix, le prétre, les ministres et
les fideles s’avancent les uns apres les autres : ils passent devant la Croix et lui rendent hommage,


https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/messe
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/messe
https://liturgie.catholique.fr/lexique/messe
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/evangile
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-eucharistique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-eucharistique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/benediction
https://liturgie.catholique.fr/lexique/oblats
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/renvoi
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/benediction
https://liturgie.catholique.fr/lexique/offrandes
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-eucharistique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/office
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/office
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/fideles
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix

soit en faisant la génuflexion devant elle, soit par tel autre signe, par exemple en I’embrassant (..).
Pendant ce temps, on chante 1’antienne de la Croix, les Reproches (Impropéres), ou d’autres chants
qui conviennent. Parmi les chants proposés, 1’antienne Crucem tuam qui appartient au fond
commun des textes liturgiques d’orient et d’occident manifeste bien le sens du rite : Ta Croix,
Seigneur, nous la vénérons, et ta sainte résurrection, nous la chantons : c’est par le bois de
la croix que la joie est venue sur le monde. L’Eglise vénére la croix en tant que signe du salut et
mémorial de la victoire du Christ ressuscité. Cette cérémonie ne peut étre isolée de I’ensemble
de I’office qui commence en silence par une grande prosternation et une oraison, et se poursuit par
la liturgie de la parole (Is 52, He 4 et 5 Passion selon saint Jean) et par la grande priere universelle.
Aprés la vénération de la croix, une simple communion, distribuée a partir de la réserve conservée
depuis la veille au soir — il n’y a pas de célébration eucharistique — est précédée de la récitation
du Notre Pére. La vénération de la croix apparait donc comme le sommet d’un processus rituel qui
conduit & faire mémoire de la Passion, prier pour I’Eglise et le monde, avant de s’achever par
la communion eucharistique.

Les origines de la vénération de la croix

Cette cérémonie figure dans les livres liturgiques romains depuis les VII-VIII®™ sigcles. Les
historiens s’accordent pour faire de Jérusalem le berceau de la célébration du triduum pascal et
spéecialement de cette vénération de la croix. Le dossier historique repose sur deux sources
majeures. En premier lieu, le récit de la pélerine Egérie, confirmé par le Lectionnaire arménien de
Jérusalem, permet de connaitre la liturgie de Jérusalem entre 381 et 383. A la fin du IVe siécle,
le vendredi saintau matin, on vénérait la relique de la vraie croix que 1’on croyait avoir été
découverte par sainte Hélene au début du siecle. La vénération de la croix prenait place entre deux
longues synaxes comportant des lectures entrecoupées de psaumes, 1’une dans la nuit du jeudi
au vendredi saint en mémoire de la priére du Christ au jardin des oliviers, 1’autre, le vendredi de la
6° a la 9% heure, en mémoire de la Passion. La vénération de la relique ne comportait donc pas de
lectures. Mais elle consistait en une prosternation comme Egérie le rapporte : » On place alors un
siege pour 1’évéque au Golgotha derriére la croix, ou il se tient a ce moment- 1a. L’évéque s’assied
sur ce siége et I’on dispose devant lui une table couverte d’une nappe. Autour de la table, les diacres
se tiennent debout. On apporte le coffret d’argent doré qui contient le saint bois de la croix, on
I’ouvre, on 1’expose, on place sur la table et le bois de la croix et I’écriteau. Quand on les a placés
sur la table, I’évéque, assis, appuie de ses mains sur les extrémités du bois sacré, et les diacres,
debout tout autour, surveillent (...) Tout le peuple défile donc on a un. Chacun s’incline, touche du
front puis des yeux, la croix et 1’écriteau, baise la croix et passe, mais personne n’étend la main
pour toucher. »

La deuxiéme source est constituée par les plus anciens documents romains qui nous permettent de
connaitre la liturgie de la ville de Rome entre la fin du Vlle siécle et le début du VIII siécle, soit
plus de trois siecles aprés Egérie. 1l y avait alors & Rome deux rites de vénération de la croix. Le
premier était celui de la cour pontificale et consistait en une procession qui allait le matin du
vendredi, du palais du Latran jusqu’a la basilique Sainte-Croix-de-Jérusalem. Le Pape et le peuple
véneraient une relique de la vraie croix. La cérémonie s’achevait sur la grande priere universelle. 1
n’y avait pas de communion. Le deuxiéme rite avait lieu le soir, a la neuvieme heure, dans les tituli,
c’est-a-dire les paroisses de la ville de Rome. La structure de la synaxe était alors celle qui a éte
adoptée en 1956. Les textes liturgiques permettent de supposer que 1’objet de la vénération était
une croix. Si I’on ne peut affirmer avec certitude que le rite hiérosolymitain autour de la relique est


https://liturgie.catholique.fr/lexique/genuflexion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/antienne
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/antienne
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/resurrection
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/office
https://liturgie.catholique.fr/lexique/oraison
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-universelle
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/reserve
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rituel
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/triduum
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/nappe
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/basilique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-universelle
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite

a I’origine de la liturgie pontificale a Rome, il est clair cependant que la vénération de la croix dans
la liturgie romaine depuis le haut Moyen age provient du double héritage des deux usages romains
véneration de la relique de la vraie croix, et vénération de la croix comme signe de salut.
Le rituel romain des tituli reliait de maniére eétroite la vénération de la croix et
la communion eucharistique. Le Sacramentaire gélasien précise apres la récitation du Notre Pere,
tous adorent la croix et communient. La génuflexion et le baiser, adoptés comme marque de
vénération, étaient autrefois le geste de respect adressé a 1’empereur ou a son image. Ce rite avait
peu a peu disparu jusqu’a la réforme des célébrations pascales en 1956. L’office de la Passion était
celébré tot le matin du vendredi saint et le plus souvent en I’absence de peuple. La réforme a voulu
redonner sa force & un rite que la dévotion du chemin de croix héritée du Moyen &ge avait occulté.

Le sens de la vénération de la croix

L’adoration de la croix est donc un cas remarquable de vénération d’un objet. Une lettre de la
congrégation pour le culte divin sur les célébrations pascales datée 16 janvier 1988 Paschalis
sollemnitatis précise « Pour la présentation de la croix, celle-ci doit étre suffisamment grande et
belle », Cependant, ni le Missel romain ni cette lettre ne reprennent la rubrique de
1’Ordo hebdomadae sanctae de 1956 qui exigeait un crucifix et pas seulement une croix de bois. De
plus I’ensemble des chants met I’accent sur le « bois de la croix qui a porté le salut du monde ». Ce
n’est pas le seul cas de « vénération » d’objet dans la liturgie romaine les rubriques prévoient des
marques de respect et de vénération envers 1’autel et I’évangéliaire (PGMR 232 235-236.33) et dans
une moindre mesure envers le cierge pascal. La croix du vendredi saint a par conséquent un statut
liturgique égal a celui de 1’évangéliaire et de I’autel.

Les prescriptions liturgiques insistent sur le caractere personnel de la démarche, renforcé par le
geste lui-méme Ils passent devant elle (la Croix) et lui rendent hommage, soit en faisant
la génuflexion devant elle, par tel autre signe, par exemple en ’embrassant. son caractére
extraordinaire comme par 1’engagement corporel d’un geste qui met en jeu intimité (baiser), la
vénération de la croix implique un investissement de toute la personne. Mais ce n’est pour autant
une démarche privée. L’hommage a la croix apparait comme une vénération collective au cours de
laquelle chacun fait aussi une démarche personnelle.

La croix comme image

Dans 1’évolution qui a conduit a la représentation de la croix au I\VVéme siecle, la liturgie a tenu une
grande part a partir de la dévotion envers la relique de la vraie croix. La croix est devenue peu a peu
un des ¢léments importants du mobilier du sanctuaire d’abord sous la forme
d’une croix de procession déposée pres de ’autel a I’arrivée du cortége puis, progressivement — a
partir du 1Xéme siecle, peut-étre sous I’influence du développement des messes privées — elle
devient fixe sur I’autel.

Le Missel romain de 1970 fait preuve d’une grande discrétion sur ce point. Dans le chapitre sur «
la disposition et décoration des églises, pour la célébration de 1’eucharistie », les rubriques se
contentent de noter: Sur l'autel ou a proximité, il y aura une croix, bien visible pour
I’assemblée (PGMR 270). Les rubriques évitent la question de la représentation du Christ en croix.
La croix est ainsi en relation privilégiée avec 1’autel, et elle accompagne la procession qui inaugure
la celébration. Elle apparait moins pour elle-méme que comme icbne qui prend son sens plénier par
et a travers la célébration eucharistique. Oscillant continuellement de la plus grande réserve a
I’abondance pléthorique, la place de la croix dans la liturgie occidentale, dont I’histoire a été trop
rapidement esquissée ici, laisse apparaitre son caractere paradoxal, tout ensemble essentielle et
problématique.


https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rituel
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/sacramentaire
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/genuflexion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/office
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/adoration
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rubrique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/ordo
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/cierge
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/genuflexion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/eucharistie
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/reserve
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix

Des processions, pourquoi ?

Par Serge Kerrien,
Diacre du diocese de St-Brieuc-Tréguier

Le spectacle offert dans les rues par les processions des rameaux, du Saint-Sacrement ou encore par
celles des traditions populaires peuvent surprendre. Et des questions surgissent : pourquoi ces cortéges
? D’ou viennent ces traditions ? Ont-elles encore un sens ? Quant aux processions qui se déploient
pendant la messe, on peut se demander si elles n’encombrent pas inutilement les rites.

Croire avec ses pieds

Le pére Joseph Gelineau aimait a dire qu’un chrétien ne croit pas seulement avec sa t€te, mais aussi avec
ses pieds. La formule peut surprendre, tant nous pensons la foi en terme de concept. La liturgie pourtant
nous enseigne que c’est 1’étre tout entier, corps et intelligence, que la démarche croyante met en chemin.
Avant d’étre un discours sur Dieu, la liturgie est un chemin sur lequel Dieu nous rejoint ; les disciples
d’Emmaltis nous en retracent I’expérience.

Dés lors, il n’y a pas a s’étonner que les processions tiennent autant de place, tant dans les rites
liturgiques que dans la piété populaire. Et nous gagnerions a y réfléchir avant de les décrier comme des
scories d’un passé révolu et de trop vite nous en passer.

Une pratique trés ancienne pour aujourd’hui

Pratique ancestrale, et universelle, la procession répond a un besoin profond de I’étre humain, elle trouve
ses modéles dans I’Ecriture (Esd 14,8-31;2S6,12-19; 1 Co 15,25 ; 16, 3). On en constate 1’apparition,
dans les communautés chrétiennes dés la fin du IVe siécle : conséquence de la paix constantinienne qui
permet des manifestations extérieures du culte chrétien.

Pour I’Eglise, la procession est une réalité que la foi est appelée a saisir. Acte liturgique, elle est priére
de I’Eglise, sanctifie des démarches humaines et exprime souvent un aspect du mystére du salut.
L’Eglise, nouveau Peuple de la nouvelle Alliance marche 4 la suite de Jésus, vers le Royaume (Ap 7 et
21-22). La procession chrétienne met le croyant en chemin ; elle I’inscrit tout entier sur un itinéraire de
foi. Elle lui rappelle qu’il n’est jamais installé. A la suite d’Abraham, de Moise et du peuple élu, du
Christ et des Apotres, il marche vers son accomplissement en Dieu.

La mémoire d’un événement

Toutes les processions instituées par I’Eglise n’ont pas la méme visée. Certaines évoquent des
événements du salut qui concernent le Christ : procession du 2 février, féte de la présentation de Jésus
au Temple ; procession des rameaux qui rappelle I’entrée de Jésus a Jérusalem ; procession de la vigile
pascale qui fait mémoire du passage accompli par le Christ de la mort a la résurrection.

D’autres correspondent a une dévotion particuliére : procession de la féte du Saint-Sacrement (Féte-
Dieu) qui exprime une action de grace pour le don de I’eucharistie ; procession des Rogations qui
demande la bénédiction de Dieu pour le travail des hommes ; procession au cimetiére a 1’occasion du 2
novembre.

Des rites liturgiques

Certaines processions sont prévues dans le cadre de la liturgie. Ainsi, dans la liturgie de la messe, la
procession d’entrée, parce qu’elle traverse 1’assemblée, en fait un peuple en marche a la rencontre de
son Seigneur.




La procession du livre des Ecritures exprime que la Parole vient, traverse et oriente I’assemblée vers
un Dieu qui entre en conversation avec son peuple.

La procession des dons, s’avancant du fond de I’église, fait entrer I’assemblée dans le merveilleux
échange de I’eucharistie : I’lhomme apporte a Dieu les dons qu’il a regus de Lui (le pain et le vin) pour
recevoir de Lui, a la communion, ce méme don divinisé. La procession rappelle que le pain nous est
donné pour la route, que marcher ensemble réalise déja la communion ; en outre elle offre un espace et
un temps pour nous préparer a recevoir le Christ, don de Dieu. Quant a la procession de sortie, elle met
le chrétien en marche vers le monde auquel la liturgie I’invite a porter la Bonne Nouvelle.

D’autres processions existent : pour la vénération de la croix, le vendredi saint ; aux fonts baptismaux a
I’occasion des baptémes ; pour bénir le corps lors des funérailles. Quant aux pelerinages, la procession
constitue une part importante de la démarche.

Procession et piété populaire

Les processions sont trés liées a la piété populaire. Depuis le Moyen-Age, les fidéles ont I’habitude,
pour honorer les saints Patrons, de porter en procession reliques, statues, bannieres.

Ces processions, si elles sont authentiques, permettent aux chrétiens d’exprimer leur foi. Profondément
enracinées dans la culture locale, elles contribuent & maintenir ou a réveiller le sentiment religieux des
baptisés. Avant d’étre un spectacle ou une parade folklorique, elles se doivent d’étre un témoignage de
foi dans un monde indifférent au message évangélique.

Des chemineaux de Dieu

Une procession vraiment chrétienne manifeste la nature de I’Eglise, peuple de Dieu qui chemine avec
le Christ. Elle est orientée vers la célébration liturgique ou s’en nourrit. Elle est un chemin de solidarité
ou les fideles, parce qu’ensemble ils ont marché, chanté, écouté la parole de Dieu, se découvrent
solidaires les uns des autres et de ceux qui ne sont pas la.

Ces points de vigilance accomplis, la procession fait de chaque chrétien un pélerin de la foi, un
chemineau de Dieu.

Huile

Le mot latin oleum vient du grec élaion, qui désigne 1’huile extraite des olives (¢élaia). L’huile a, de
tout temps, fait luire les visages (Ps 103, 15) ; elle est symbole de joie (Ps 44, 8). Pénétrante, son onction
signifie la consécration d’un étre par Dieu, en vue de la royauté, du sacerdoce ou de la mission
prophétique (Ex 29,7 ; 1 S 10, 1 ; 16, 12-13) ; les objets eux-mémes et les édifices sont consacrés par
I’onction (Gn 28, 18).

L’Oint par excellence est le Messie, le Christ, lui qui est le Roi, le Grand Prétre et le Prophete.
Symbole de joie et de beauté, signe de consécration, 1’huile est encore 1’onguent qui calme les douleurs
et qui fortifie les lutteurs, les rendant plus souples et moins vulnérables. La liturgie de ’Eglise a
privilégié trois huiles, appelées « les saintes huiles » : I’huile des malades, T huile des catéchuménes et
le saint chréme, les deux premieres bénites et le troisieme consacré a la messe chrismale du Jeudi saint
(lire les oraisons de bénédiction).

L’huile des malades, qui, en cas de nécessité, peut étre bénite par le prétre au moment de la
celébration, est le signe sensible utilisé dans le sacrement des malades. Elle procure le soulagement de
1’Esprit Saint.



L’huile des catéchumeénes donne la force du Saint-Esprit & ceux qui vont étre baptisés et devenir
les lutteurs de Dieu, a coté du Christ et contre 1’esprit du mal. Cette huile peut étre bénite par le prétre
avant qu’il ne I’utilise. Pour des raisons graves, I’onction d’huile des catéchumenes peut étre omise au
baptéme.

Le saint chréme est une huile parfumée, utilisée pour les onctions de consécration : aprés
I’immersion ou I’aspersion baptismale, sur le sommet de la téte ; au moment essentiel du sacrement de
la confirmation, sur le front ; aprés 1’ordination épiscopale, sur le sommet de la téte du nouvel évéque ;
aprés 1’ordination sacerdotale, dans les paumes des mains du nouveau prétre ; lors de la dédicace des
¢glises et des autels, il est répandu sur les tables d’autel et sur les croix de consécration.

L’onction du saint chréme symbolise, en chacun de ces cas, la descente de I’Esprit Saint qui pénétre
les étres, comme 1’huile imprégne profondément ce qu’elle touche. Elle fait participer les personnes, de
facons diverses, a I’onction royale, sacerdotale et prophétique du Christ. L’usage est de faire briiler de
I’huile dans la lampe qui indique la présence du Saint-Sacrement au tabernacle.

Dom Robert Le Gall

Missel romain - messe chrismale

Bénédiction de I’huile des malades

Dieu notre Pere, de qui vient tout réconfort, toi qui as voulu, par ton Fils, guérir nos faiblesses
et nos maladies, sois attentif a la priére de notre foi :

Envoie du ciel ton Esprit Saint Consolateur sur cette huile que ta création nous procure pour
rendre vigueur a nos corps.

Qu'elle devienne ' par ta bénédiction I'Huile sainte que nous recevons de toi pour soulager le
corps, I'dme et I'esprit des malades qui en recevront I'Onction, pour chasser toute douleur, toute
maladie, tout mal physique, moral et spirituel.

Que cette huile devienne ainsi I'instrument dont tu te sers pour nous donner ta grace au nom de
Jésus, le Christ, notre Seigneur.

Bénédiction de 1’huile des cathéchuménes

Dieu tout-puissant, tu es la force de ton peuple, tu veilles sur lui, et tu as créé I'huile, symbole
de vigueur ;

Daigne bénir & cette huile, accorde ta force aux catéchumeénes qui en seront marqués : Recevant
de toi intelligence et énergie, ils comprendront plus profondément la Bonne Nouvelle et
s’engageront de grand cceur dans les luttes de la vie chrétienne ; rendus capables de devenir tes
fils adoptifs, ils seront heureux de naitre a nouveau et de vivre dans ton Eglise. Par Jésus, le
Christ, notre Seigneur

Consécration de I’huile du Saint-Chréme
L’évéque (avec mitre) verse le parfum (aromates) dans [’huile destinée au chréme, mélange avec la
louche et invite le peuple & la priére. Silence pendant ce temps.

Prions tous ensemble notre Dieu, le Pére tout-puissant de bénir cette huile parfumée et de la
sanctifier, afin que tous ceux qui recevront I’onction en soient pénétrés au plus profond d’eux-
mémes et deviennent capables d’obtenir le salut.

Silence. 4 ce moment, et si l'évéque le juge opportun, il souffle sur [’orifice du vase.
Puis, il lit la formule 1(sans mitre) la priere de consécration du Saint Chréme



Dieu, de qui viennent toute croissance et tout progres spirituel, accueille avec bonté le joyeux
hommage de gratitude que ton Eglise t'offre par nos voix. C’est toi qui, au commencement, as
voulu que la terre produise des arbres fruitiers. Ainsi est né I'olivier, parmi toutes les plantes
dont les fruits allaient procurer la bonne huile qui servirait a faire le saint-chréme.

C'est ainsi que David, entrevoyant, sous l'inspiration prophétique, les sacrements de ta gréce, a
chanté que cette huile ferait briller de joie notre visage ; et lorsque le monde expiait ses péchés
sous les eaux du déluge, une colombe, portant un rameau d'olivier, signe de tes bienfaits a venir,
annongca le retour de la paix sur la terre.

Tout cela se réalise en ces temps qui sont les derniers : les eaux du baptéme effacent nos péches,
et I'onction d'huile donne a nos visages la joie et la sérénité.

De méme, lorsque tu prescrivis a Moise d'ordonner au sacerdoce Aaron, son frére, tu lui
demandas de le purifier par I'eau avant qu'il le consacre par I'onction de ce parfum.

Mais il y eut plus encore, lorsque ton Fils, Jésus Christ, notre Seigneur, exigea d'étre baptisé par
Jean dans les eaux du Jourdain. Alors le Saint-Esprit fut envoyé sur lui, a la ressemblance d'une
colombe, et tu affirmas par la voix qui se fit entendre que Jésus est ton Fils unique, en qui tu as
mis tout ton amour.

Tu montrais ainsi, d'une maniére éclatante, que se réalisait la prophétie de David: « Il sera
consacré d'une onction de joie, comme aucun de ses semblables. »

Tous les concélébrants étendent la main droite vers le chréme jusqu'a la fin de la priére, sans rien dire.

Aussi, nous t'en supplions, Seigneur, sanctifie et bénis " cette huile que tu as créée, et, par la
puissance de ton Christ a qui elle emprunte le nom de saint-chréme, pénétre-la de la force de
I'Esprit Saint dont tu as imprégné pour ton service prétres, rois, prophetes et martyrs.

Fais que cette huile, destinée a l'onction, devienne pour ceux qui vont renaitre par I'eau du
baptéme le signe sacramentel du chrétien parfait. Que chaque baptisé imprégné de I'onction
sanctifiante, libéré de la corruption premiere, désormais temple de I'Esprit, répande la bonne
odeur d'une vie pure.

Selon le dessein de ta volonté divine, en recevant la dignité de rois, de prétres et de prophétes,
qu'ils soient tous revétus de la grace incorruptible.

Pour ceux qui renaitront de I'eau et de I'Esprit, que ce parfum soit le chréme du salut qui les
fasse participer a la vie divine et communier a la gloire du ciel. Par Jésus, le Christ, notre
Seigneur. R/ Amen.

Le déroulement de la célébration du baptéme : un itinéraire qui fait signe !

Le baptéme a lieu autant que possible le dimanche, jour ou I’Eglise célébre la PAque du Christ. II peut
&tre célébré soit par un prétre soit par un diacre.

A DP’entrée de 1’église

« C’est par le baptéme qu’on franchit le seuil et qu’on entre dans I’Eglise ». Le célébrant salue
cordialement le futur baptisé, et les parents lorsqu’il s’agit d’un petit enfant. Il exprime la joie de
I’Eglise.

Ensuite s’instaure un dialogue entre le célébrant et le futur baptisé ou les parents :




« Quel est votre nom ? » ou « Quel nom avez-vous choisi pour votre enfant ? » Le nom de celui qui
demande & entrer dans I’Eglise doit résonner : il est unique et connu de Dieu. Ce n’est pas une simple
question administrative.

Le célébrant souligne alors 1’importance de la démarche engagée : connaitre et aimer Jésus, aimer le
prochain comme le Christ I’a enseigné, et avoir une vie en accord avec sa foi.

Le célébrant insiste sur I’importance des parrains et marraines qui devront aider a découvrir le Christ et
a le suivre.

La signation
Le célébrant trace un signe de croix sur le front du futur baptisé : depuis les origines de I’Eglise, celui
qui veut devenir chrétien est marqué de la croix du Christ.

Dans la nef (vers ’ambon)

Liturgie de la parole

« Le Christ parle dans les Ecritures »

La liturgie de la Parole de Dieu est un temps d’écoute et de dialogue. Elle comportera la lecture d’un ou
de plusieurs textes bibliques, de I’Ancien et du Nouveau Testament. L’homélie du célébrant permettra
aux chrétiens présents d’actualiser cette Parole dans leur vie.

Délivrance du mal et bénédiction
Les priéres demandent a Dieu de donner au futur baptisé la force pour lutter contre le mal et de grandir
dans la foi.

Au baptistére

Le célébrant invite le parrain et la marraine, ainsi que les parents pour les petits enfants, a se rappeler de
leur baptéme, a renoncer au péché et a proclamer la foi de I’Eglise.

Le baptéme

Le futur baptisé, les parents s’il s’agit d’un petit enfant, parrains, marraines s’approchent de ’eau
baptismale. Puis le célébrant immerge ou verse de 1’eau sur la téte du baptisé par trois fois, « je te baptise
au nom du Pére, du Fils, du Saint Esprit. »

Onction de I’huile (lorsque le baptisé est un petit enfant)

Le célébrant pratique une onction sur le front du baptisé avec le saint chréme (huile parfumée bénite).
Cette onction signifie le don de I’Esprit Saint et la force du Christ qui « agira dans sa faiblesse pour
lutter contre le mal ». Elle annonce la confirmation.

Le vétement blanc
La marraine ou le parrain revét le baptisé du vétement blanc apporté pour signifier qu’il est une création
nouvelle dans le Christ.

La lumiére
Le célébrant confie la lumicre aux parents, ou au parrain et a la marraine et leur rappelle qu’ils devront
veiller a I’entretenir. Le baptise, illuminé par le Christ avancera dans la vie en enfant de lumiére.

A Pautel

lorsque le baptisé est un petit enfant : La priére au Seigneur et bénédiction finale

Aprés que ’assemblée ait proclamé le Notre Pere, le célébrant bénit, la mere qui porte le nouveau
baptisé, le pére et tous les fidéles présents.

Lorsque le baptisé est un adulte : La confirmation et I’eucharistie sont célébrés a la suite du baptéme,
selon le Rituel de I’Initiation chrétienne des adultes.



En résumé : on se déplace...

Cet itinéraire va aider lI'assemblée a participer plus pleinement au baptéme. Comme un peuple en
marche, elle va se laisser catéchiser par les lieux. C'est un chemin qui commence et invite a se
laisser habiter par I'amour de Dieu.

> De la porte de I'église ... : I'enfant, ses parents, parrain et marraine sont accueillis par le
célébrant Si les conditions matérielles le permettent, I'assemblée est déja installée, préte a les
accueillir. Apres la demande de baptéme et la signation, ils se dirigent alors en procession vers
I'ambon, en montant la nef avec un chant.

> ... a I'ambon, la Parole est proclamée dans un beau Lectionnaire.
> Puis on se déplace vers le baptistere, si c'est matériellement possible. C'est un lieu repérable ou
les enfants "vont renaitre de I'eau et de I'Esprit" : le baptistére fait mémoire de tous les chrétiens
qui nous ont précédés, il aidera les parents lors de leur prochain passage dans I'église a se rappeler
le baptéme de leur enfant et I'engagement qu'ils ont pris.

> Enfin, on rejoint I"autel (autour duquel la communauté se retrouve le dimanche pour se
nourrir du Corps du Christ) pour proclamer ensemble le Notre Pére: c'est une invitation a continuer
le chemin vers la premiére communion de I'enfant.

> On peut enfin aller a la chapelle de la Vierge pour confier son enfant a Marie, mere de
tous les chrétiens.

Imposition des mains

L’imposition des mains est un geste qui est mentionné depuis les textes les plus anciens de la
Bible : Jacob a posé les mains sur la téte des deux enfants de Joseph pour les bénir (Gn 48.14), jusqu’a 2
Timothée, la derniere lettre écrite par I’apotre Paul.

Le Seigneur Jésus et ses apoOtres ont pos¢ les mains sur beaucoup de personnes, et c’est toujours
en signe de bénédiction. Au cours de son ministére de guérison des malades, Jésus leur imposait souvent
les mains (Mc 6.5 ; 8.23 ; Lc 4.40, p.ex.). 1l ne le faisait pas systématiquement, de sorte qu’il est clair
qu’il n’y a aucun pouvoir dans le geste lui-méme : Jésus pouvait aussi guérir par une simple parole (Lc
7.7).

Mais le toucher est important : combien le 1épreux de Marc 1.41 a dii étre reconnaissant de ce
que le Seigneur I’a physiquement touché, lui que tout le monde fuyait a cause de sa maladie ! Quand les
disciples ont fait des reproches aux gens qui amenaient des petits enfants au Seigneur pour qu’il les
touche, Jésus a donné a ses disciples (et a nous !) une belle lecon de sympathie et de proximité humaines
en embrassant les enfants et en leur imposant les mains pour les bénir (Marc 10.16).

Par la suite, les ap6tres ont continué a faire ce geste, parfois en guérissant des malades (4c 28.8,
p-ex.). Comme dans le ministére de Jésus, le geste n’était pas systématique, et bien des gens ont été
guéris sans imposition des mains (Ac 5.15-16 ; 9.34 ; 19.11-12). Le toucher garde quand méme son
importance pour affirmer la sympathie et la solidarité, comme dans le cas de I’homme boiteux en Actes
3.7 et de Corneille en Actes 10.26.

L’imposition des mains qui concerne le plus I’Eglise est celle liée a la reconnaissance de
ministéres. En cela elle rappelle I’imposition des mains décrite en Nb 27.22-23 lorsque Moise a
publiquement reconnu Josué comme son successeur désigné par le Seigneur. Nous pouvons penser aussi




a ’onction d’huile de rois et de prétres (Lv 8.12,; 1.5 10.1; 16.13). L’onction d’huile dans ce but n’existe
pas dans le Nouveau Testament. L’imposition des mains, par contre, est maintenue.

Actes 6.1-7

La multitude des disciples a Jérusalem est appelée a choisir sept hommes qui s’occuperont du
service aux tables, afin de permettre aux apotres de se consacrer a la pricre et au service de la parole.
Sept sont choisis pour leurs qualités spirituelles et la crédibilité de leur témoignage, et les apdtres leur
imposent les mains apres avoir pri€. Cette imposition des mains a marqué la confiance des apotres et de
I’ensemble des croyants en ces hommes qui étaient déja remplis de 1’Esprit et de sagesse. Ils ont ainsi
¢été reconnus publiquement comme ayant autorité pour la tiche qui leur était confice.

Actes 13.1-4

Or il y avait dans ’Eglise qui était 3 Antioche des prophétes et des hommes chargés d’enseigner :
Barnabé, Syméon appelé Le Noir, Lucius de Cyréne, Manaheéne, compagnon d’enfance d’Hérode le
Tétrarque, et Saul. Un jour qu’ils célébraient le culte du Seigneur et qu’ils jetinaient, I’Esprit Saint leur
dit : « Mettez a part pour moi Barnabé et Saul en vue de I’ceuvre a laquelle je les ai appelés. » Alors,
aprés avoir jeliné et prié, et leur avoir imposé les mains, ils les laissérent partir. Eux donc, envoyés par
le Saint-Esprit, descendirent a Séleucie et de 1a s’embarquérent pour Chypre ;

1 Timothée 4.11-16

Voila ce que tu dois prescrire et enseigner. Que personne n’ait lieu de te mépriser parce que tu
es jeune ; au contraire, sois pour les croyants un modele par ta parole et ta conduite, par ta charité, ta foi
et ta pureté. En attendant que je vienne, applique-toi a lire I’Ecriture aux fidéles, a les encourager et a
les instruire. Ne néglige pas le don de la grice en toi, qui t’a ét¢é donné au moyen d’une parole
prophétique, quand le college des Anciens a impos¢ les mains sur toi. Prends a cceur tout cela, applique-
toi, afin que tous voient tes progres. Veille sur toi-méme et sur ton enseignement. Maintiens-toi dans ces
dispositions. En agissant ainsi, tu obtiendras le salut, et pour toi-méme et pour ceux qui t’écoutent.

2 Timothée 1.6

J’ai souvenir de la foi sincere qui est en toi : c’était celle qui habitait d’abord Lofs, ta grand-
meére, et celle d’Eunice, ta mére, et j’ai la conviction que c’est aussi la tienne. Voila pourquoi, je te le
rappelle, ravive le don gratuit de Dieu, ce don qui est en toi depuis que je t’ai imposé les mains. Car ce
n’est pas un esprit de peur que Dieu nous a donné, mais un esprit de force, d’amour et de pondération.
N’aie donc pas honte de rendre témoignage a notre Seigneur, et n’aie pas honte de moi, qui suis son
prisonnier ; mais, avec la force de Dieu, prends ta part des souffrances li¢es a I’annonce de I’Evangile.

Ces deux textes de St Paul a Timothée se référent probablement a une seule et méme occasion,
ou le collége des anciens et I’ap6tre Paul se sont associés pour imposer les mains a Timothée. Timothée
recevait déja un bon témoignage de la part des chrétiens de sa ville et de sa région — a croire donc qu’il
mettait au service des autres les dons qu’il avait regus.

L’essentiel que nous devons retenir, c’est que 1’appel adressé a Timothée, 1’équipement divin
pour son service, et la reconnaissance et confirmation collectives de cet appel de la part des anciens et
de Paul sont tous étroitement liés. Et pour que personne ne croie qu’il y aurait un pouvoir intrinséque
dans le geste méme d’imposer les mains, Paul rappelle dans les deux textes que c’est a Timothée qu’il
appartient de ne pas négliger le don qui était en lui, mais au contraire de le ranimer.




Il est a remarquer qu’aucun texte du Nouveau Testament ne nous commande de faire
I’imposition des mains. Mais cette absence d’impératif explicite ne doit pas nous faire oublier que
I’imposition des mains faisait partie des pratiques des apotres et de I’Eglise du ler siécle. Fait en
connaissance de cause et en étroite dépendance envers le Seigneur, ce geste est d’une grande valeur. Le
disciple qui entame un nouveau service — départ en mission, diacre, ancien, responsable de
I’enseignement des enfants... — se voit ainsi réconforté par 1’assurance qu’il n’est pas tout seul, que
I’Eglise ou il va servir, ou qui I’envoie comme évangéliste dans le quartier ou comme missionnaire a
I’étranger, s’identifie pleinement avec lui. Le geste physique exprime la communion entre les deux
parties concernées, la solidarité et la responsabilité réciproques de I’Eglise et de son envoyé.

Extrait article Aleteia.fr

Etendre les mains sur la téte d’une personne ou sur un objet, si possible avec contact physique,
est le geste le plus courant dans I’administration des sacrements, le plus riche de sens, et donc le plus
expressif. Pas étonnant que ce geste ait été mis en valeur par Jésus et que son désir était qu’il se
maintienne dans le temps : « Voici les miracles qui accompagneront ceux qui auront cru : ils imposeront
les mains aux malades, et les malades, seront guéris » (Mc 16, 17-18). De sorte que cette possibilité est
a la portée de tous ceux qui croient. Le texte ne dit pas que ces signes accompagneront uniquement les
apotres. En effet, dans les Actes des Apdtres (Act 9, 17), nous voyons Ananie, un simple fidele, imposant
les mains a Saul afin qu’il recouvre la vue et soit rempli de 1’Esprit Saint.

Jésus imposait les mains comme signe de miséricorde, de pardon et de salut. Aujourd’hui,
I’imposition des mains sert de pont en quelque sorte afin que Jésus transfere son amour et sa compassion.
Les apdtres I’ont utilisée surtout pour transmettre le don de I’Esprit Saint, et aujourd’hui I’Eglise aussi
I’utilise dans 1’administration de tous les sacrements. Du point de vue sacramentel, seul le ministre
ordonné (prétre, évéque), qui a le pouvoir du Christ, a le pouvoir d’imposer les mains. Cependant, en
dehors des sacrements, tous les fidéles peuvent imposer les mains, pour bénir, demander 1’intercession
de Dieu, demander la guérison d’un malade ou la présence de I’Esprit Saint dans une personne.

Imposer les mains, ¢’est permettre au Seigneur d’utiliser nos mains comme moyen spécial de
contact pour la bénédiction. C’est la puissance de Dieu qui se traduit physiquement (Rm 1, 20).
Aujourd’hui, ce geste pour bénir n’est pas réservé seulement a 1’action d’un supérieur sur un inférieur,
comme de pere a fils. Mais il peut étre réalis¢ entre « égaux », par exemple les époux entre eux. Et méme
d’inférieur a supérieur, comme lorsque le pape Frangois, lors de sa visite en Croatie, a voulu qu’un prétre
qui avait été torturé lui impose les mains.

Malheureusement, cette action est peu utilisée par les prétres et fideéles ; et je dis
« malheureusement », parce que la ot I’Eglise laisse un vide, celui-ci va étre aussitdt rempli par d’autres
offres « pseudo spirituelles ». Ainsi, I’imposition des mains dans le reiki n’a rien a voir avec la forme
chrétienne et son efficacité. L’imposition des mains peut étre considérée comme un sacramentel et étre
administrée par des laics (CEC 1168, SC 79). Un fidéle peut licitement prier pour un autre avec ce geste
d’intercession. Il n’y a aucune raison de I’interdire, ni aucun danger de le faire. Cependant, la foi de
celui qui impose les mains est importante pour son efficacité. (note personnelle : Pour éviter toute
derive, il s’agira pour les laics de le vivre dans le cadre d’une missions ecclésiale officielle de
catechistes ou d’aumonier par exemple.)


http://www.aelf.org/bible-liturgie/Mc/Evangile+de+J%C3%A9sus-Christ+selon+saint+Marc/chapitre/16
http://www.aelf.org/bible-liturgie/Ac/Livre-des-Actes-des-Apeotres/chapitre/9
http://aelf.org/bible-liturgie/Rm/Lettre+de+saint+Paul+Ap%C3%B4tre+aux+Romains
http://www.vatican.va/archive/FRA0013/_P52.HTM

SC 79. Révision des sacramentaux

Les sacramentaux seront révisés, en tenant pour régle primordiale la participation des fidéles consciente,
active et facile, et en étant attentif aux nécessités de notre époque. Dans la révision des rituels,
conformément a ’article 63, on pourra méme ajouter de nouveaux sacramentaux, selon que la nécessité
le réclame. Les bénédictions réservées seront en trés petit nombre, et seulement en faveur des évéques
ou des Ordinaires.

On prévoira que certains sacramentaux, du moins dans des circonstances particuliéres et au jugement de
I’Ordinaire, puissent étre administrés par des laics dotés des qualités requises.

« Desiderio Desideravit », extraits - Pape Francois.

44, Guardini écrit : « C’est ainsi que s’é¢bauche la premicre tache du travail de formation liturgique:
I’homme doit retrouver sa puissance symbolique ». C’est une responsabilité pour tous, pour les
ministres ordonnés comme pour les fidéles. La tache n’est pas facile car ’homme moderne est
devenu analphabgéte, il ne sait plus lire les symboles, il en soupgonne a peine 1’existence. Cela se
produit également avec le symbole de notre corps. Il est un symbole parce qu’il est une union intime
de I’ame et du corps ; il est la visibilité de I’ame spirituelle dans 1’ordre corporel ; et en cela consiste
’unicité humaine, la spécificité de la personne irréductible a toute autre forme d’étre vivant. Notre
ouverture au transcendant, a Dieu, est constitutive : ne pas la reconnaitre nous conduit
inévitablement non seulement a une méconnaissance de Dieu mais aussi a une méconnaissance de
nous-mémes. Il suffit de regarder la maniere paradoxale dont le corps est traité, a un moment soigné
de maniere presque obsessionnelle, inspiré par le mythe de I’éternelle jeunesse, et a un autre
moment réduisant le corps a une matérialité¢ a laquelle on refuse toute dignité. Le fait est que 1’on
ne peut pas donner de valeur au corps en partant uniquement du corps lui-méme. Tout symbole est
a la fois puissant et fragile. S’il n’est pas respecté, s’il n’est pas traité pour ce qu’il est, il se brise,
perd sa force, devient insignifiant.

Nous n’avons plus le regard de saint Frangois qui regardait le soleil — qu’il appelait frére parce qu’il
le sentait ainsi — le voyait bellu e radiante cum grande splendore, et, émerveillé, chantait : de te
Altissimu, porta significatione. Le fait d’avoir perdu la capacité de saisir la valeur symbolique du
corps et de toute créature rend le langage symbolique de la liturgie presque inaccessible a la
mentalité moderne. Et pourtant, il ne peut étre question de renoncer a ce langage. On ne peut y
renoncer parce que c’est ainsi que la Sainte Trinité a choisi de nous atteindre a travers la chair du
Verbe. 11 s’agit plutot de retrouver la capacité d’utiliser et de comprendre les symboles de la liturgie.
Nous ne devons pas perdre espoir car cette dimension en nous, comme je viens de le dire, est
constitutive ; et malgré les méfaits du matérialisme et du spiritualisme — tous deux négateurs de
I’unité de I’ame et du corps — elle est toujours préte a resurgir, comme toute vérite.

45. Ainsi, la question que je veux poser est la suivante : comment pouvons-nous redevenir capables
de symboles ? Comment pouvons-nous a nouveau savoir les lire et étre capables de les vivre ? Nous
savons bien que la célébration des sacrements, par la grace de Dieu, est efficace en soi (ex opere
operato), mais cela ne garantit pas le plein engagement des personnes sans une maniére adéquate



https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html#63.

de se situer par rapport au langage de la célébration. Une « lecture » symbolique n’est pas une
connaissance purement intellectuelle, ni I’acquisition de concepts, mais plutdt une expérience
vitale.

46. Avant tout, nous devons retrouver la confiance dans la création. Je veux dire que les choses —
les sacrements « sont faits » de choses — viennent de Dieu. C’est vers Lui qu’elles sont orientées, et
c’est par Lui qu’elles ont été assumées, et assumées de manicre particuliére dans I’Incarnation, afin
de devenir des instruments de salut, des véhicules de 1’Esprit, des canaux de la grace. En cela, il est
clair que la distance est grande entre cette vision et une vision matérialiste ou spiritualiste. Si les
choses créees sont une partie si fondamentale, si essentielle, de I’action sacramentelle qui réalise
notre salut, alors nous devons nous disposer en leur présence avec un regard neuf, non superficiel,
respectueux et reconnaissant. Dés le début, les choses créées contiennent le germe de la gréace
sanctifiante des sacrements.

47. Toujours en pensant a la maniere dont la Liturgie nous forme, une autre question décisive est
I’éducation nécessaire pour pouvoir acquérir I’attitude intérieure qui nous permettra d’utiliser et de
comprendre les symboles liturgiques. Permettez-moi de I’exprimer d’une maniére simple. Je pense
aux parents, ou plus peut-étre, aux grands-parents, mais aussi a nos pasteurs et catéchistes.
Beaucoup d’entre nous ont appris d’eux la force des gestes de la liturgie, comme, par exemple, le
signe de la croix, 1’agenouillement, les formules de notre foi. Peut-étre n’avons-nous pas de
souvenir de cet apprentissage, mais nous pouvons facilement imaginer le geste d’une grande main
qui prend la petite main d’un enfant et I’accompagne lentement en tracant pour la premicre fois sur
son corps le signe de notre salut. Des paroles accompagnent le mouvement, elles aussi dites
lentement, presque comme si elles voulaient s’approprier chaque instant du geste, prendre
possession de tout le corps : « Au nom du Pere... et du Fils... et du Saint-Esprit... Amen. » Et puis
la main de I’enfant est laissée seule, et on la regarde répéter toute seule, avec une aide toute proche
en cas de besoin. Mais ce geste est maintenant consigné, comme une habitude qui va grandir avec
lui, en lui donnant un sens que seul I’Esprit sait lui donner. Dés lors, ce geste, avec sa force
symbolique, est a nous, il nous appartient, ou mieux, nous lui appartenons. Il nous donne une forme.
Nous sommes formés par lui. Il n’est pas nécessaire de faire beaucoup de discours ici. Il n’est pas
nécessaire d’avoir tout compris dans ce geste. Ce qu’il faut, c’est étre petit, a la fois en I’enseignant
et en le recevant. Le reste est I’ccuvre de I’Esprit. C’est ainsi que nous sommes initiés au langage
symbolique. Nous ne pouvons pas nous laisser dépouiller d’une telle richesse. En grandissant, nous

aurons d’autres moyens de comprendre, mais toujours a condition de rester petits.



