
Athénée 2023 – Scholè Liturgie   « Signes et symboles de la liturgie » 

Dossier pédagogique 

  

Extraits de la Présentation général du Missel Romain (PGMR) 
 

Les gestes et les attitudes du corps 
 

42. Les gestes et les attitudes du corps, tant ceux du prêtre, du diacre ou des ministres, que ceux du 

peuple doivent viser à ce que toute la célébration manifeste une belle et noble simplicité, que soit 

perçue toute la vraie signification de ses diverses parties et que soit favorisée la participation de tous. 

On devra donc être attentif aux normes de cette Présentation générale et à la pratique reçue du rite 

romain ainsi qu’au bien commun spirituel du peuple de Dieu, plutôt qu’à ses goûts personnels et à son 

propre jugement. 

Les attitudes communes à observer par tous les participants sont un signe de l’unité des membres de la 

communauté chrétienne rassemblée dans la sainte Liturgie; en effet, elles expriment et développent 

l´esprit et la sensibilité des participants. 
 

43. Les fidèles se tiendront debout depuis le début du chant d´entrée, ou quand le prêtre se rend à l´autel, 

jusqu´à la prière d´ouverture (collecte) inclusivement; au chant de l´Alléluia avant l´Évangile; pendant 

la proclamation de l´Évangile; pendant la profession de foi et la prière universelle; et depuis 

l’invitation Orate fratres (Prions ensemble) avant la prière sur les offrandes jusqu´à la fin de la messe, 

excepté ce que l´on va dire. 
 

Ils seront assis pendant les lectures qui précèdent l´Évangile et le psaume responsorial; à l´homélie et 

pendant la préparation des dons pour l’offertoire; et, si on le juge bon, pendant qu´on observe un temps 

de silence sacré après la communion. 
 

Ils s´agenouilleront pour la consécration, à moins que leur état de santé, l´exiguïté des lieux ou le grand 

nombre des participants ou d´autres justes raisons ne s´y opposent. Ceux qui ne s’agenouillent pas pour 

la consécration feront une inclination profonde pendant que le prêtre fait la génuflexion après la 

consécration. 
 

Il appartient toutefois à la Conférence des évêques d´adapter les gestes et les attitudes décrits dans 

l’Ordinaire de la messe à la mentalité et aux justes traditions des peuples, selon la norme du droit. On 

veillera cependant à ce qu´ils correspondent au sens et au caractère des différentes parties de la 

célébration. Là où il est de coutume que le peuple demeure à genoux depuis la fin du Sanctus jusqu’à la 

fin de la Prière eucharistique, et avant la communion quand le prêtre dit Ecce Agnus Dei (Voici l’Agneau 

de Dieu), il sera bon de conserver cette coutume. 

Pour obtenir des attitudes et des gestes communs au cours d’une même célébration, les fidèles suivront 

les monitions du diacre, ou d’un autre ministre laïc, ou du prêtre, selon les indications du Missel. 
 

44. Parmi les gestes, on compte aussi les actions et les processions quand le prêtre, avec le diacre et les 

ministres, se rend à l´autel ; quand le diacre porte à l’ambon l’Evangéliaire ou le Livre des évangiles 

avant la proclamation de l’Evangile ; quand les fidèles apportent les dons et s´approchent pour la 

communion. Il convient que ces actions et processions se déroulent avec beauté, tandis qu´on exécute 

les chants appropriés, selon les normes fixées pour chacune. 
 

274. La génuflexion, en fléchissant le genou droit jusqu’à terre, signifie l’adoration ; elle est donc 

réservée au Saint-Sacrement, et à la sainte Croix depuis l’adoration solennelle faite au cours de l’action 

liturgique du Vendredi saint jusqu’au début de la Veillée pascale. 
 

Au cours de la messe, le prêtre célébrant fait trois génuflexions : après l’élévation de l´hostie, après 

l’élévation du calice, et avant la communion. On a noté en leur lieu les normes particulières à observer 

aux messes concélébrées (cf. nn. 210-251). 

Si le tabernacle avec le Saint-Sacrement est dans le sanctuaire, le prêtre, le diacre et les autres ministres 

font la génuflexion quand ils arrivent à l’autel et s’en retirent, mais non pendant la célébration de la 

messe. 



Autrement, tous ceux qui passent devant le Saint-Sacrement font la génuflexion sauf s’ils s’avancent en 

procession. 

Les ministres qui portent la croix de procession ou les cierges font une inclination de la tête à la place 

de la génuflexion. 
 

275. L’inclination signifie le respect et l’honneur que l’on doit aux personnes elles-mêmes ou à leurs 

représentations. Il y a deux espèces d´inclination : celle de la tête et celle du corps. 
 

a) On incline la tête lorsque les trois Personnes divines sont nommées ensemble, aux noms de Jésus, de 

la bienheureuse Vierge Marie, et du Saint en l´honneur de qui on dit la messe. 
 

b) On incline le corps, par ce qu´on appelle l´inclination profonde: devant l´autel, aux prières Munda 

cor meum (Purifie mon cœur) et In spiritu humilitatis (Humbles et pauvres); dans la récitation du 

Symbole, aux mots Et incarnatus est (Par l´Esprit Saint, il a pris chair); et dans le Canon romain, aux 

mots Supplices te rogamus (Nous t’en supplions). La même inclination est faite par le diacre quand il 

demande la bénédiction avant de proclamer l´Évangile. En outre, le prêtre s´incline un peu, à la 

consécration, quand il dit les paroles du Seigneur. 

 

Encensement 
 

276. L’encensement exprime le respect et la prière comme l’indique la sainte Ecriture (cf. Ps 140,2 ; 

Ap 8,3). 

On peut, à son gré, employer l´encens, quelle que soit la forme de la messe : 

a) pendant la procession d´entrée ; 

b) au début de la messe, pour encenser la croix et l´autel ; 

c) pour la procession d´Évangile et sa proclamation ; 

d) quand le pain et le calice ont été déposés sur l’autel, pour encenser les dons, la croix et 

l´autel ainsi que le prêtre et le peuple ; 

e) à l’élévation de l´hostie et du calice après la consécration. 

 

277. Le prêtre met l´encens dans l´encensoir et le bénit d´un signe de croix, sans rien dire. 

Avant et après l’encensement, on fait une inclination profonde devant la personne ou l’objet que 

l’on encense, excepté l’autel et les offrandes pour le sacrifice de la messe. 
 

On encense par trois coups d’encensoir : le Saint-Sacrement, les reliques de la sainte Croix et les 

images du Seigneur exposées à la vénération publique, les offrandes pour le sacrifice de la messe, 

la croix de l’autel, l’Evangéliaire, le cierge pascal, le prêtre et le peuple. 
 

On encense de deux coups d’encensoir les reliques et les images des saints exposées à la vénération 

publique, mais seulement au début de la célébration, quand on encense l’autel. 
 

On encense l´autel par des coups d’encensoir successifs de la façon suivante : 

a) Si l´autel est séparé du mur, le prêtre l´encense en en faisant le tour. 

b) Si l´autel est placé contre le mur, le prêtre encense en passant d´abord le long du côté droit, puis 

du côté gauche. 

Si la croix est sur l´autel ou près de lui, le prêtre l´encense avant l´autel ; sinon il l´encense lorsqu´il 

passe devant elle. 

Le prêtre encense les offrandes, avant l’encensement de la croix et de l’autel, par trois coups 

d’encensoir ou bien en traçant un signe de croix sur elles avec l’encensoir. 

 

 

La croix dans la liturgie 

Par frère Patrick Prétot os, directeur de la Maison Dieu, professeur à l’Institut liturgique de Paris. 

Article des Chroniques d’art sacré n° 54, 1998 
 

« Je n’ai rien voulu savoir parmi vous, sinon Jésus Christ, et Jésus Christ crucifié » (1 Co 2, 2). 



 

C’est par cette phrase lapidaire de la première lettre aux Corinthiens que l’apôtre exprime avec le 

plus de force la place centrale de la croix dans la révélation chrétienne. Les confessions de foi en 

contiennent l’écho sans cesse pris nous croyons au Christ qui « a souffert sous Ponce Pilate, a été 

crucifié, est mort ». Le Catéchisme de l’Église catholique affirme que « le mystère pascal de 

la Croix et de la Résurrection du Christ est au centre de la Bonne nouvelle que les apôtres et l’Église 

à leur suite, doivent annoncer au monde » (CEC 571). 
 

Si la croix est bien le centre de la foi confessée, elle n‘occupe pas une moindre place dans la foi 

célébrée. (Dans la liturgie, l’Église célèbre principalement le mystère pascal par lequel le Christ a 

accompli l’œuvre de notre salut » CEC 1067). Pourtant, au IIIème siècle, Minucius Felix écrivait « 

les croix ne sont de notre part l’objet ni d’un culte, ni de souhaits ». 
 

La place de la croix a été l’objet d’une évolution complexe dont nous essaierons ici de saisir la 

nature et la portée, en nous intéressant surtout à la croix comme signe et comme objet de culte plus 

qu’aux représentations de la croix et du Crucifié. 

 

Le signe de la croix 
 

La place de la croix dans la liturgie chrétienne commence avec les rites baptismaux. A la suite de 

l’épître aux Romains qui présente le baptême comme une participation sacramentelle à la mort du 

Christ sur la croix (Rm 6,4-10), l’auteur de l‘Épître de Barnabé — apocryphe de la première moitié 

du lIème siècle — affirme significativement « Heureux ceux qui, ayant mis en la croix leur 

espérance, sont descendus dans l’eau ». Ce passage pourrait être rapproché de certains baptistères 

paléochrétiens construits en forme de croix. Cependant, l’usage de la croix dans les rites 

baptismaux anciens est difficile à préciser. Vers 215, la Tradition apostolique parle d’une signation 

du futur baptisé après l’exorcisme. La forme de cette signation – s’agit-il d’un signe de croix tracé 

avec le pouce sur le front du catéchumène ?- n’est pas précisée, et son lien avec la croix n’est pas 

affirmé. Au milieu du IVe siècle, dans son traité sur le Saint Esprit, saint Basile considère comme 

tradition non écrite venant des apôtres le fait de « marquer du signe de la croix ceux qui espèrent en 

notre Seigneur Jésus Christ ». 
 

L’imposition de la croix au futur baptisé apparaît clairement dans le Sacramentaire gélasien, qui 

était en usage dans les églises presbytérales de Rome au VIIe et VIII siècles. Au début du carême, 

après l’inscription et l’appel des candidats, a lieu le premier exorcisme au cours duquel le prêtre 

prononce l‘oraison suivante « Nos prières, nous le demandons, Seigneur, exauce-les avec bonté, et 

ces élus tiens, garde-les par la vertu de la croix du Seigneur, dont nous les signons … » Ce rite figure 

dans le rituel du baptême jusqu’à nos jours. Dans la nouvelle édition du Rituel de l’initiation 

chrétienne des adultes, la célébration de l’entrée en catéchuménat comporte une signation du front, 

la croix étant présentée dans la monition comme « signe de votre nouvelle condition) : « Recevez 

sur votre front la croix du Christ, c’est le Christ lui-même qui vous protège par le signe de son 

amour (ou de sa victoire) (n. 88). Une signation des « sens » — les oreilles, les yeux, la bouche, la 

poitrine et les épaules — prolonge et amplifie ce rite de l’imposition de la croix qui apparaît donc 

avec une double signification. La croix est signe de la condition chrétienne (le disciple porte 

la croix à la suite du Christ (Lc 14,2]) mais aussi marque de protection dans le combat spirituel.  
 

C’est dans le prolongement de la pratique baptismale qu’il faut situer le signe de croix. Cet usage 

est attesté dès le début du IIIe siècle par Tertullien qui recommande aux chrétiens de faire le signe 

de la croix lors des multiples activités de la vie quotidienne. Au milieu du IVe siècle, Cyrille de 

Jérusalem en explique la pratique et la signification aux catéchumènes « Ne rougissons donc pas de 

https://liturgie.catholique.fr/lexique/apotre
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/resurrection
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/bapteme
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/eau
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/sacramentaire
https://liturgie.catholique.fr/lexique/careme
https://liturgie.catholique.fr/lexique/oraison
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rituel
https://liturgie.catholique.fr/lexique/bapteme
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rituel
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/monition
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix


reconnaître publiquement le Crucifié. Que nos doigts gravent hardiment son sceau sur notre front 

et qu’en toutes circonstances la croix soit tracée : sur le pain que nous mangeons, sur les boissons 

que nous buvons ; quand nous entrons, quand nous sortons ; avant de dormir, au lit ; au lever, en 

voyage, au repos. La croix est puissante sauvegarde (…) Aussi bien est-elle la grâce de par Dieu, 

signe des croyants et crainte des démons ». C’est à partir de cet usage fréquent dans la vie 

quotidienne que le signe de croix est passé au Moyen âge dans la liturgie et notamment dans 

la messe. 
 

Lors de la réforme liturgique de Vatican Il, conformément à la demande de simplification des rites 

faite par les pères conciliaires (SC 50), on supprima un grand nombre de ces signes de croix dont 

la prolifération — avant la réforme, on en comptait 47 dans une messe lue, dont 33 pour le canon—

semblait alors nuire à la signification. Dans la messe actuelle, le signe de croix a donc une place 

d’autant plus significative que celle-ci a été voulue plus rare.  
 

Il marque l’ouverture de la célébration en plaçant d’emblée la célébration en perspective trinitaire : 

le prêtre et l’assemblée, debout, font le signe de la croix « au nom du Père, du Fils et du Saint- 

Esprit » (Présentation générale du missel romain 28, 86, 213). Il revient ensuite lors de la 

proclamation de l’Évangile le prêtre fait « le signe de la croix avec le pouce sur le livre, puis sur 

lui-même au front, à la bouche et à la poitrine » (PGMR 124). Il est effectué dans la Prière 

eucharistique I (canon romain) lorsque le prêtre prononce les paroles de bénédiction sur 

les oblats alors que dans les trois autres (PE Il, III, et IV), il accompagne l’épiclèse pré-

consécratoire. Enfin, c’est par le signe de la croix que le prêtre bénit l’assemblée avant 

le renvoi (PGMR 124). 
 

Dans la liturgie après Vatican Il, le signe de croix rassemble, et il permet à l’assemblée de prendre 

corps. C’est aussi un geste de bénédiction tant sur les offrandes que sur l’assemblée. Sa réduction 

à une seule occurrence dans la prière eucharistique, et surtout son inscription au moment très 

spécifique de l’épiclèse, tend à donner à ce signe, dans la ligne de la théologie johannique qui 

présente la croix comme lieu où le Fils « remit l’Esprit » (in 19, 30), une forte dimension 

pneumatologique. Ceci fait écho à la réflexion contemporaine sur la croix comme événement 

trinitaire. 

 

La vénération de la croix dans la liturgie du vendredi saint 
 

C’est dans l’office du vendredi saint que la liturgie latine fait une place très spécifique à la croix. 

Durant l’office de la passion qui se célèbre dans l’après-midi, le Missel Romain comporte 

un rite solennel de la vénération de la croix, qu’il propose sous deux formes au choix la première, 

avec une croix voilée que l’on dévoile progressivement, la seconde avec une croix non voilée que 

l’on apporte au sanctuaire de l’église en faisant trois stations. C’est cette deuxième forme, la plus 

courante actuellement, que nous retiendrons. Le prêtre accompagné des ministres se rend près de la 

porte de l’église où l’on a déposé la croix entre des chandeliers. Il prend la croix, et la ramène 

en procession à travers l’église jusqu’au sanctuaire. On fait trois stations : au départ de 

la procession, au milieu de l’église, et enfin devant l’entrée du sanctuaire. Les rubriques précisent : 

Celui qui porte la croix l’élève en chantant : « Voici le bois de la Croix qui a porté le salut du monde 

». Le peuple répond : « Venez, adorons ! ». Après chacune de ces réponses, tous s’agenouillent et 

adorent en silence durant quelques instants.  
 

Le rite se poursuit de la manière suivante : Pour la vénération de la Croix, le prêtre, les ministres et 

les fidèles s’avancent les uns après les autres : ils passent devant la Croix et lui rendent hommage, 

https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/messe
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/messe
https://liturgie.catholique.fr/lexique/messe
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/evangile
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-eucharistique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-eucharistique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/benediction
https://liturgie.catholique.fr/lexique/oblats
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/renvoi
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/benediction
https://liturgie.catholique.fr/lexique/offrandes
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-eucharistique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/office
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/office
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/fideles
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix


soit en faisant la génuflexion devant elle, soit par tel autre signe, par exemple en l’embrassant (..). 

Pendant ce temps, on chante l’antienne de la Croix, les Reproches (Impropères), ou d’autres chants 

qui conviennent. Parmi les chants proposés, l’antienne Crucem tuam qui appartient au fond 

commun des textes liturgiques d’orient et d’occident manifeste bien le sens du rite : Ta Croix, 

Seigneur, nous la vénérons, et ta sainte résurrection, nous la chantons : c’est par le bois de 

la croix que la joie est venue sur le monde. L’Église vénère la croix en tant que signe du salut et 

mémorial de la victoire du Christ ressuscité. Cette cérémonie ne peut être isolée de l’ensemble 

de l’office qui commence en silence par une grande prosternation et une oraison, et se poursuit par 

la liturgie de la parole (Is 52, He 4 et 5 Passion selon saint Jean) et par la grande prière universelle. 

Après la vénération de la croix, une simple communion, distribuée à partir de la réserve conservée 

depuis la veille au soir — il n’y a pas de célébration eucharistique — est précédée de la récitation 

du Notre Père. La vénération de la croix apparaît donc comme le sommet d’un processus rituel qui 

conduit à faire mémoire de la Passion, prier pour l’Église et le monde, avant de s’achever par 

la communion eucharistique. 

 

Les origines de la vénération de la croix 
 

Cette cérémonie figure dans les livres liturgiques romains depuis les VII-VIIIème siècles. Les 

historiens s’accordent pour faire de Jérusalem le berceau de la célébration du triduum pascal et 

spécialement de cette vénération de la croix. Le dossier historique repose sur deux sources 

majeures. En premier lieu, le récit de la pèlerine Égérie, confirmé par le Lectionnaire arménien de 

Jérusalem, permet de connaître la liturgie de Jérusalem entre 381 et 383. A la fin du IVe siècle, 

le vendredi saint au matin, on vénérait la relique de la vraie croix que l’on croyait avoir été 

découverte par sainte Hélène au début du siècle. La vénération de la croix prenait place entre deux 

longues synaxes comportant des lectures entrecoupées de psaumes, l’une dans la nuit du jeudi 

au vendredi saint en mémoire de la prière du Christ au jardin des oliviers, l’autre, le vendredi de la 

6e à la 9e heure, en mémoire de la Passion. La vénération de la relique ne comportait donc pas de 

lectures. Mais elle consistait en une prosternation comme Égérie le rapporte :  » On place alors un 

siège pour l’évêque au Golgotha derrière la croix, où il se tient à ce moment- là. L’évêque s’assied 

sur ce siège et l’on dispose devant lui une table couverte d’une nappe. Autour de la table, les diacres 

se tiennent debout. On apporte le coffret d’argent doré qui contient le saint bois de la croix, on 

l’ouvre, on l’expose, on place sur la table et le bois de la croix et l’écriteau. Quand on les a placés 

sur la table, l’évêque, assis, appuie de ses mains sur les extrémités du bois sacré, et les diacres, 

debout tout autour, surveillent (…) Tout le peuple défile donc on à un. Chacun s’incline, touche du 

front puis des yeux, la croix et l’écriteau, baise la croix et passe, mais personne n’étend la main 

pour toucher. »  
 

La deuxième source est constituée par les plus anciens documents romains qui nous permettent de 

connaître la liturgie de la ville de Rome entre la fin du VIIe siècle et le début du VIII siècle, soit 

plus de trois siècles après Egérie. Il y avait alors à Rome deux rites de vénération de la croix. Le 

premier était celui de la cour pontificale et consistait en une procession qui allait le matin du 

vendredi, du palais du Latran jusqu’à la basilique Sainte-Croix-de-Jérusalem. Le Pape et le peuple 

vénéraient une relique de la vraie croix. La cérémonie s’achevait sur la grande prière universelle. Il 

n’y avait pas de communion. Le deuxième rite avait lieu le soir, à la neuvième heure, dans les tituli, 

c’est-à-dire les paroisses de la ville de Rome. La structure de la synaxe était alors celle qui a été 

adoptée en 1956. Les textes liturgiques permettent de supposer que l’objet de la vénération était 

une croix. Si l’on ne peut affirmer avec certitude que le rite hiérosolymitain autour de la relique est 

https://liturgie.catholique.fr/lexique/genuflexion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/antienne
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/antienne
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/resurrection
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/office
https://liturgie.catholique.fr/lexique/oraison
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-universelle
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/reserve
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rituel
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/triduum
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/nappe
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/basilique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/priere-universelle
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite


à l’origine de la liturgie pontificale à Rome, il est clair cependant que la vénération de la croix dans 

la liturgie romaine depuis le haut Moyen âge provient du double héritage des deux usages romains 

vénération de la relique de la vraie croix, et vénération de la croix comme signe de salut. 

Le rituel romain des tituli reliait de manière étroite la vénération de la croix et 

la communion eucharistique. Le Sacramentaire gélasien précise après la récitation du Notre Père, 

tous adorent la croix et communient. La génuflexion et le baiser, adoptés comme marque de 

vénération, étaient autrefois le geste de respect adressé à l’empereur ou à son image. Ce rite avait 

peu à peu disparu jusqu’à la réforme des célébrations pascales en 1956. L’office de la Passion était 

célébré tôt le matin du vendredi saint et le plus souvent en l’absence de peuple. La réforme a voulu 

redonner sa force à un rite que la dévotion du chemin de croix héritée du Moyen âge avait occulté. 

 

Le sens de la vénération de la croix 
 

L’adoration de la croix est donc un cas remarquable de vénération d’un objet. Une lettre de la 

congrégation pour le culte divin sur les célébrations pascales datée 16 janvier 1988 Paschalis 

sollemnitatis précise « Pour la présentation de la croix, celle-ci doit être suffisamment grande et 

belle », Cependant, ni le Missel romain ni cette lettre ne reprennent la rubrique de 

l’Ordo hebdomadae sanctae de 1956 qui exigeait un crucifix et pas seulement une croix de bois. De 

plus l’ensemble des chants met l’accent sur le « bois de la croix qui a porté le salut du monde ». Ce 

n’est pas le seul cas de « vénération » d’objet dans la liturgie romaine les rubriques prévoient des 

marques de respect et de vénération envers l’autel et l’évangéliaire (PGMR 232 235-236.33) et dans 

une moindre mesure envers le cierge pascal. La croix du vendredi saint a par conséquent un statut 

liturgique égal à celui de l’évangéliaire et de l’autel.  

Les prescriptions liturgiques insistent sur le caractère personnel de la démarche, renforcé par le 

geste lui-même Ils passent devant elle (la Croix) et lui rendent hommage, soit en faisant 

la génuflexion devant elle, par tel autre signe, par exemple en l’embrassant. son caractère 

extraordinaire comme par l’engagement corporel d’un geste qui met en jeu intimité (baiser), la 

vénération de la croix implique un investissement de toute la personne. Mais ce n’est pour autant 

une démarche privée. L’hommage à la croix apparaît comme une vénération collective au cours de 

laquelle chacun fait aussi une démarche personnelle. 
 

La croix comme image 
 

Dans l’évolution qui a conduit à la représentation de la croix au IVème siècle, la liturgie a tenu une 

grande part à partir de la dévotion envers la relique de la vraie croix. La croix est devenue peu à peu 

un des éléments importants du mobilier du sanctuaire d’abord sous la forme 

d’une croix de procession déposée près de l’autel à l’arrivée du cortège puis, progressivement — à 

partir du IXème siècle, peut-être sous l’influence du développement des messes privées — elle 

devient fixe sur l’autel.  
 

Le Missel romain de 1970 fait preuve d’une grande discrétion sur ce point. Dans le chapitre sur « 

la disposition et décoration des églises, pour la célébration de l’eucharistie », les rubriques se 

contentent de noter : Sur l’autel ou à proximité, il y aura une croix, bien visible pour 

l’assemblée (PGMR 270). Les rubriques évitent la question de la représentation du Christ en croix. 

La croix est ainsi en relation privilégiée avec l’autel, et elle accompagne la procession qui inaugure 

la célébration. Elle apparaît moins pour elle-même que comme icône qui prend son sens plénier par 

et à travers la célébration eucharistique. Oscillant continuellement de la plus grande réserve à 

l’abondance pléthorique, la place de la croix dans la liturgie occidentale, dont l’histoire a été trop 

rapidement esquissée ici, laisse apparaître son caractère paradoxal, tout ensemble essentielle et 

problématique. 
 

https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rituel
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/communion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/sacramentaire
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/genuflexion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/office
https://liturgie.catholique.fr/lexique/passion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rite
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/adoration
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/rubrique
https://liturgie.catholique.fr/lexique/ordo
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/cierge
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/vendredi-saint
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/genuflexion
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/eucharistie
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/assemblee
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix
https://liturgie.catholique.fr/lexique/procession
https://liturgie.catholique.fr/lexique/reserve
https://liturgie.catholique.fr/lexique/croix


Des processions, pourquoi ? 

Par Serge Kerrien,  

Diacre du diocèse de St-Brieuc-Tréguier 

Le spectacle offert dans les rues par les processions des rameaux, du Saint-Sacrement ou encore par 

celles des traditions populaires peuvent surprendre. Et des questions surgissent : pourquoi ces cortèges 

? D’où viennent ces traditions ? Ont-elles encore un sens ? Quant aux processions qui se déploient 

pendant la messe, on peut se demander si elles n’encombrent pas inutilement les rites. 

Croire avec ses pieds 

Le père Joseph Gelineau aimait à dire qu’un chrétien ne croit pas seulement avec sa tête, mais aussi avec 

ses pieds. La formule peut surprendre, tant nous pensons la foi en terme de concept. La liturgie pourtant 

nous enseigne que c’est l’être tout entier, corps et intelligence, que la démarche croyante met en chemin. 

Avant d’être un discours sur Dieu, la liturgie est un chemin sur lequel Dieu nous rejoint ; les disciples 

d’Emmaüs nous en retracent l’expérience. 

Dès lors, il n’y a pas à s’étonner que les processions tiennent autant de place, tant dans les rites 

liturgiques que dans la piété populaire. Et nous gagnerions à y réfléchir avant de les décrier comme des 

scories d’un passé révolu et de trop vite nous en passer. 

Une pratique très ancienne pour aujourd’hui 

Pratique ancestrale, et universelle, la procession répond à un besoin profond de l’être humain, elle trouve 

ses modèles dans l’Écriture (Esd 14, 8-31 ; 2 S 6, 12-19 ; 1 Co 15, 25 ; 16, 3). On en constate l’apparition, 

dans les communautés chrétiennes dès la fin du IVe siècle : conséquence de la paix constantinienne qui 

permet des manifestations extérieures du culte chrétien. 

Pour l’Église, la procession est une réalité que la foi est appelée à saisir. Acte liturgique, elle est prière 

de l’Église, sanctifie des démarches humaines et exprime souvent un aspect du mystère du salut. 

L’Église, nouveau Peuple de la nouvelle Alliance marche à la suite de Jésus, vers le Royaume (Ap 7 et 

21-22). La procession chrétienne met le croyant en chemin ; elle l’inscrit tout entier sur un itinéraire de 

foi. Elle lui rappelle qu’il n’est jamais installé. À la suite d’Abraham, de Moïse et du peuple élu, du 

Christ et des Apôtres, il marche vers son accomplissement en Dieu. 

La mémoire d’un évènement 

Toutes les processions instituées par l’Église n’ont pas la même visée. Certaines évoquent des 

évènements du salut qui concernent le Christ : procession du 2 février, fête de la présentation de Jésus 

au Temple ; procession des rameaux qui rappelle l’entrée de Jésus à Jérusalem ; procession de la vigile 

pascale qui fait mémoire du passage accompli par le Christ de la mort à la résurrection. 

D’autres correspondent à une dévotion particulière : procession de la fête du Saint-Sacrement (Fête-

Dieu) qui exprime une action de grâce pour le don de l’eucharistie ; procession des Rogations qui 

demande la bénédiction de Dieu pour le travail des hommes ; procession au cimetière à l’occasion du 2 

novembre. 

Des rites liturgiques 

Certaines processions sont prévues dans le cadre de la liturgie. Ainsi, dans la liturgie de la messe, la 

procession d’entrée, parce qu’elle traverse l’assemblée, en fait un peuple en marche à la rencontre de 

son Seigneur. 



La procession du livre des Écritures exprime que la Parole vient, traverse et oriente l’assemblée vers 

un Dieu qui entre en conversation avec son peuple.  

La procession des dons, s’avançant du fond de l’église, fait entrer l’assemblée dans le merveilleux 

échange de l’eucharistie : l’homme apporte à Dieu les dons qu’il a reçus de Lui (le pain et le vin) pour 

recevoir de Lui, à la communion, ce même don divinisé. La procession rappelle que le pain nous est 

donné pour la route, que marcher ensemble réalise déjà la communion ; en outre elle offre un espace et 

un temps pour nous préparer à recevoir le Christ, don de Dieu. Quant à la procession de sortie, elle met 

le chrétien en marche vers le monde auquel la liturgie l’invite à porter la Bonne Nouvelle. 

D’autres processions existent : pour la vénération de la croix, le vendredi saint ; aux fonts baptismaux à 

l’occasion des baptêmes ; pour bénir le corps lors des funérailles. Quant aux pèlerinages, la procession 

constitue une part importante de la démarche. 

Procession et piété populaire 

Les processions sont très liées à la piété populaire. Depuis le Moyen-Âge, les fidèles ont l’habitude, 

pour honorer les saints Patrons, de porter en procession reliques, statues, bannières. 

Ces processions, si elles sont authentiques, permettent aux chrétiens d’exprimer leur foi. Profondément 

enracinées dans la culture locale, elles contribuent à maintenir ou à réveiller le sentiment religieux des 

baptisés. Avant d’être un spectacle ou une parade folklorique, elles se doivent d’être un témoignage de 

foi dans un monde indifférent au message évangélique. 

Des chemineaux de Dieu 

Une procession vraiment chrétienne manifeste la nature de l’Église, peuple de Dieu qui chemine avec 

le Christ. Elle est orientée vers la célébration liturgique ou s’en nourrit. Elle est un chemin de solidarité 

où les fidèles, parce qu’ensemble ils ont marché, chanté, écouté la parole de Dieu, se découvrent 

solidaires les uns des autres et de ceux qui ne sont pas là. 

Ces points de vigilance accomplis, la procession fait de chaque chrétien un pèlerin de la foi, un 

chemineau de Dieu. 

 

Huile 

 

Le mot latin oleum vient du grec élaion, qui désigne l’huile extraite des olives (élaia). L’huile a, de 

tout temps, fait luire les visages (Ps 103, 15) ; elle est symbole de joie (Ps 44, 8). Pénétrante, son onction 

signifie la consécration d’un être par Dieu, en vue de la royauté, du sacerdoce ou de la mission 

prophétique (Ex 29, 7 ; 1 S 10, 1 ; 16, 12-13) ; les objets eux-mêmes et les édifices sont consacrés par 

l’onction (Gn 28, 18). 
 

L’Oint par excellence est le Messie, le Christ, lui qui est le Roi, le Grand Prêtre et le Prophète. 

Symbole de joie et de beauté, signe de consécration, l’huile est encore l’onguent qui calme les douleurs 

et qui fortifie les lutteurs, les rendant plus souples et moins vulnérables. La liturgie de l’Église a 

privilégié trois huiles, appelées « les saintes huiles » : l’huile des malades, T’huile des catéchumènes et 

le saint chrême, les deux premières bénites et le troisième consacré à la messe chrismale du Jeudi saint 

(lire les oraisons de bénédiction). 
 

L’huile des malades, qui, en cas de nécessité, peut être bénite par le prêtre au moment de la 

célébration, est le signe sensible utilisé dans le sacrement des malades. Elle procure le soulagement de 

l’Esprit Saint. 



 

L’huile des catéchumènes donne la force du Saint-Esprit à ceux qui vont être baptisés et devenir 

les lutteurs de Dieu, à côté du Christ et contre l’esprit du mal. Cette huile peut être bénite par le prêtre 

avant qu’il ne l’utilise. Pour des raisons graves, l’onction d’huile des catéchumènes peut être omise au 

baptême. 
 

Le saint chrême est une huile parfumée, utilisée pour les onctions de consécration : après 

l’immersion ou l’aspersion baptismale, sur le sommet de la tête ; au moment essentiel du sacrement de 

la confirmation, sur le front ; après l’ordination épiscopale, sur le sommet de la tête du nouvel évêque ; 

après l’ordination sacerdotale, dans les paumes des mains du nouveau prêtre ; lors de la dédicace des 

églises et des autels, il est répandu sur les tables d’autel et sur les croix de consécration. 
 

L’onction du saint chrême symbolise, en chacun de ces cas, la descente de l’Esprit Saint qui pénètre 

les êtres, comme l’huile imprègne profondément ce qu’elle touche. Elle fait participer les personnes, de 

façons diverses, à l’onction royale, sacerdotale et prophétique du Christ. L’usage est de faire brûler de 

l’huile dans la lampe qui indique la présence du Saint-Sacrement au tabernacle. 

 

Dom Robert Le Gall 

 

Missel romain - messe chrismale 

Bénédiction de l’huile des malades 

Dieu notre Père, de qui vient tout réconfort, toi qui as voulu, par ton Fils, guérir nos faiblesses 

et nos maladies, sois attentif à la prière de notre foi : 

Envoie du ciel ton Esprit Saint Consolateur sur cette huile que ta création nous procure pour 

rendre vigueur à nos corps. 

Qu'elle devienne  par ta bénédiction l'Huile sainte que nous recevons de toi pour soulager le 

corps, l'âme et l'esprit des malades qui en recevront l'Onction, pour chasser toute douleur, toute 

maladie, tout mal physique, moral et spirituel. 

Que cette huile devienne ainsi l'instrument dont tu te sers pour nous donner ta grâce au nom de 

Jésus, le Christ, notre Seigneur. 

 

Bénédiction de l’huile des cathéchumènes 

Dieu tout-puissant, tu es la force de ton peuple, tu veilles sur lui, et tu as créé l'huile, symbole 

de vigueur ;  

Daigne bénir   cette huile, accorde ta force aux catéchumènes qui en seront marqués : Recevant 

de toi intelligence et énergie, ils comprendront plus profondément la Bonne Nouvelle et 

s’engageront de grand cœur dans les luttes de la vie chrétienne ; rendus capables de devenir tes 

fils adoptifs, ils seront heureux de naître à nouveau et de vivre dans ton Eglise. Par Jésus, le 

Christ, notre Seigneur 

 

Consécration de l’huile du Saint-Chrême 

L’évêque (avec mitre) verse le parfum (aromates) dans l’huile destinée au chrême, mélange avec la 

louche et invite le peuple à la prière. Silence pendant ce temps. 
 

Prions tous ensemble notre Dieu, le Père tout-puissant de bénir cette huile parfumée et de la 

sanctifier, afin que tous ceux qui recevront l’onction en soient pénétrés au plus profond d’eux-

mêmes et deviennent capables d’obtenir le salut. 
 

Silence. A ce moment, et si l’évêque le juge opportun, il souffle sur l’orifice du vase. 

Puis, il lit la formule 1(sans mitre) la prière de consécration du Saint Chrême 



Dieu, de qui viennent toute croissance et tout progrès spirituel, accueille avec bonté le joyeux 

hommage de gratitude que ton Église t'offre par nos voix. C’est toi qui, au commencement, as 

voulu que la terre produise des arbres fruitiers. Ainsi est né l'olivier, parmi toutes les plantes 

dont les fruits allaient procurer la bonne huile qui servirait à faire le saint-chrême. 

C'est ainsi que David, entrevoyant, sous l'inspiration prophétique, les sacrements de ta grâce, a 

chanté que cette huile ferait briller de joie notre visage ; et lorsque le monde expiait ses péchés 

sous les eaux du déluge, une colombe, portant un rameau d'olivier, signe de tes bienfaits à venir, 

annonça le retour de la paix sur la terre. 
 

Tout cela se réalise en ces temps qui sont les derniers : les eaux du baptême effacent nos péchés, 

et l'onction d'huile donne à nos visages la joie et la sérénité. 

De même, lorsque tu prescrivis à Moïse d'ordonner au sacerdoce Aaron, son frère, tu lui 

demandas de le purifier par l'eau avant qu'il le consacre par l'onction de ce parfum. 
 

Mais il y eut plus encore, lorsque ton Fils, Jésus Christ, notre Seigneur, exigea d'être baptisé par 

Jean dans les eaux du Jourdain. Alors le Saint-Esprit fut envoyé sur lui, à la ressemblance d'une 

colombe, et tu affirmas par la voix qui se fit entendre que Jésus est ton Fils unique, en qui tu as 

mis tout ton amour. 
 

Tu montrais ainsi, d'une manière éclatante, que se réalisait la prophétie de David: « II sera 

consacré d'une onction de joie, comme aucun de ses semblables. » 
 

Tous les concélébrants étendent la main droite vers le chrême jusqu'à la fin de la prière, sans rien dire. 
 

Aussi, nous t'en supplions, Seigneur, sanctifie et bénis  cette huile que tu as créée, et, par la 

puissance de ton Christ à qui elle emprunte le nom de saint-chrême, pénètre-la de la force de 

l'Esprit Saint dont tu as imprégné pour ton service prêtres, rois, prophètes et martyrs. 
 

Fais que cette huile, destinée à l'onction, devienne pour ceux qui vont renaître par l'eau du 

baptême le signe sacramentel du chrétien parfait. Que chaque baptisé imprégné de l'onction 

sanctifiante, libéré de la corruption première, désormais temple de l'Esprit, répande la bonne 

odeur d'une vie pure. 
 

Selon le dessein de ta volonté divine, en recevant la dignité de rois, de prêtres et de prophètes, 

qu'ils soient tous revêtus de la grâce incorruptible.  
 

Pour ceux qui renaîtront de l'eau et de l'Esprit, que ce parfum soit le chrême du salut qui les 

fasse participer à la vie divine et communier à la gloire du ciel. Par Jésus, le Christ, notre 

Seigneur. R/ Amen. 
 

 

Le déroulement de la célébration du baptême : un itinéraire qui fait signe ! 

 

Le baptême a lieu autant que possible le dimanche, jour où l’Église célèbre la Pâque du Christ. Il peut 

être célébré soit par un prêtre soit par un diacre. 
 

A l’entrée de l’église 
 

« C’est par le baptême qu’on franchit le seuil et qu’on entre dans l’Église ». Le célébrant salue 

cordialement le futur baptisé, et les parents lorsqu’il s’agit d’un petit enfant. Il exprime la joie de 

l’Eglise. 

Ensuite s’instaure un dialogue entre le célébrant et le futur baptisé ou les parents : 



« Quel est votre nom ? » ou « Quel nom avez-vous choisi pour votre enfant ? » Le nom de celui qui 

demande à entrer dans l’Église doit résonner : il est unique et connu de Dieu. Ce n’est pas une simple 

question administrative. 

Le célébrant souligne alors l’importance de la démarche engagée : connaître et aimer Jésus, aimer le 

prochain comme le Christ l’a enseigné, et avoir une vie en accord avec sa foi. 

Le célébrant insiste sur l’importance des parrains et marraines qui devront aider à découvrir le Christ et 

à le suivre. 
 

La signation 

Le célébrant trace un signe de croix sur le front du futur baptisé : depuis les origines de l’Église, celui 

qui veut devenir chrétien est marqué de la croix du Christ. 

 

Dans la nef (vers l’ambon) 
 

Liturgie de la parole 

« Le Christ parle dans les Écritures » 

La liturgie de la Parole de Dieu est un temps d’écoute et de dialogue. Elle comportera la lecture d’un ou 

de plusieurs textes bibliques, de l’Ancien et du Nouveau Testament. L’homélie du célébrant permettra 

aux chrétiens présents d’actualiser cette Parole dans leur vie. 
 

Délivrance du mal et bénédiction 

Les prières demandent à Dieu de donner au futur baptisé la force pour lutter contre le mal et de grandir 

dans la foi. 

Au baptistère 
 

Le célébrant invite le parrain et la marraine, ainsi que les parents pour les petits enfants, à se rappeler de 

leur baptême, à renoncer au péché et à proclamer la foi de l’Eglise. 
 

Le baptême 

Le futur baptisé, les parents s’il s’agit d’un petit enfant, parrains, marraines s’approchent de l’eau 

baptismale. Puis le célébrant immerge ou verse de l’eau sur la tête du baptisé par trois fois, « je te baptise 

au nom du Père, du Fils, du Saint Esprit. » 
 

Onction de l’huile (lorsque le baptisé est un petit enfant) 

Le célébrant pratique une onction sur le front du baptisé avec le saint chrême (huile parfumée bénite). 

Cette onction signifie le don de l’Esprit Saint et la force du Christ qui « agira dans sa faiblesse pour 

lutter contre le mal ». Elle annonce la confirmation. 
 

Le vêtement blanc 

La marraine ou le parrain revêt le baptisé du vêtement blanc apporté pour signifier qu’il est une création 

nouvelle dans le Christ. 
 

La lumière 

Le célébrant confie la lumière aux parents, ou au parrain et à la marraine et leur rappelle qu’ils devront 

veiller à l’entretenir. Le baptisé, illuminé par le Christ avancera dans la vie en enfant de lumière. 
 

A l’autel 
 

lorsque le baptisé est un petit enfant : La prière au Seigneur et bénédiction finale 

Après que l’assemblée ait proclamé le Notre Père, le célébrant bénit, la mère qui porte le nouveau 

baptisé, le père et tous les fidèles présents. 

Lorsque le baptisé est un adulte : La confirmation et l’eucharistie sont célébrés à la suite du baptême, 

selon le Rituel de l’Initiation chrétienne des adultes. 

 



 

 

En résumé : on se déplace… 

Cet itinéraire va aider l'assemblée à participer plus pleinement au baptême. Comme un peuple en 

marche, elle va se laisser catéchiser par les lieux. C'est un chemin qui commence et invite à se 

laisser habiter par l'amour de Dieu. 

 

> De la porte de l'église ... : l'enfant, ses parents, parrain et marraine sont accueillis par le 

célébrant Si les conditions matérielles le permettent, l'assemblée est déjà installée, prête à les 

accueillir. Après la demande de baptême et la signation, ils se dirigent alors en procession vers 

l'ambon, en montant la nef avec un chant. 
 

> ... à l'ambon, la Parole est proclamée dans un beau Lectionnaire. 

> Puis on se déplace vers le baptistère, si c'est matériellement possible. C'est un lieu repérable où 

les enfants "vont renaître de l'eau et de l'Esprit" : le baptistère fait mémoire de tous les chrétiens 

qui nous ont précédés, il aidera les parents lors de leur prochain passage dans l'église à  se rappeler 

le baptême de leur enfant et l'engagement qu'ils ont pris.  
 

> Enfin, on rejoint l'autel (autour duquel la communauté se retrouve le dimanche pour se 

nourrir du Corps du Christ) pour proclamer ensemble le Notre Père: c'est une invitation à continuer 

le chemin vers la première communion de l'enfant. 
 

> On peut enfin aller à la chapelle de la Vierge pour confier son enfant à Marie, mère de 

tous les chrétiens. 

 

Imposition des mains 

L’imposition des mains est un geste qui est mentionné depuis les textes les plus anciens de la 

Bible : Jacob a posé les mains sur la tête des deux enfants de Joseph pour les bénir (Gn 48.14), jusqu’à 2 

Timothée, la dernière lettre écrite par l’apôtre Paul. 

Le Seigneur Jésus et ses apôtres ont posé les mains sur beaucoup de personnes, et c’est toujours 

en signe de bénédiction. Au cours de son ministère de guérison des malades, Jésus leur imposait souvent 

les mains (Mc 6.5 ; 8.23 ; Lc 4.40, p.ex.). Il ne le faisait pas systématiquement, de sorte qu’il est clair 

qu’il n’y a aucun pouvoir dans le geste lui-même : Jésus pouvait aussi guérir par une simple parole (Lc 

7.7). 

Mais le toucher est important : combien le lépreux de Marc 1.41 a dû être reconnaissant de ce 

que le Seigneur l’a physiquement touché, lui que tout le monde fuyait à cause de sa maladie ! Quand les 

disciples ont fait des reproches aux gens qui amenaient des petits enfants au Seigneur pour qu’il les 

touche, Jésus a donné à ses disciples (et à nous !) une belle leçon de sympathie et de proximité humaines 

en embrassant les enfants et en leur imposant les mains pour les bénir (Marc 10.16). 

Par la suite, les apôtres ont continué à faire ce geste, parfois en guérissant des malades (Ac 28.8, 

p.ex.). Comme dans le ministère de Jésus, le geste n’était pas systématique, et bien des gens ont été 

guéris sans imposition des mains (Ac 5.15-16 ; 9.34 ; 19.11-12). Le toucher garde quand même son 

importance pour affirmer la sympathie et la solidarité, comme dans le cas de l’homme boiteux en Actes 

3.7 et de Corneille en Actes 10.26. 

L’imposition des mains qui concerne le plus l’Eglise est celle liée à la reconnaissance de 

ministères. En cela elle rappelle l’imposition des mains décrite en Nb 27.22-23 lorsque Moïse a 

publiquement reconnu Josué comme son successeur désigné par le Seigneur. Nous pouvons penser aussi 



à l’onction d’huile de rois et de prêtres (Lv 8.12 ; 1 S 10.1 ; 16.13). L’onction d’huile dans ce but n’existe 

pas dans le Nouveau Testament. L’imposition des mains, par contre, est maintenue. 

 Actes 6.1-7 

La multitude des disciples à Jérusalem est appelée à choisir sept hommes qui s’occuperont du 

service aux tables, afin de permettre aux apôtres de se consacrer à la prière et au service de la parole. 

Sept sont choisis pour leurs qualités spirituelles et la crédibilité de leur témoignage, et les apôtres leur 

imposent les mains après avoir prié. Cette imposition des mains a marqué la confiance des apôtres et de 

l’ensemble des croyants en ces hommes qui étaient déjà remplis de l’Esprit et de sagesse. Ils ont ainsi 

été reconnus publiquement comme ayant autorité pour la tâche qui leur était confiée. 

Actes 13.1-4  

Or il y avait dans l’Église qui était à Antioche des prophètes et des hommes chargés d’enseigner : 

Barnabé, Syméon appelé Le Noir, Lucius de Cyrène, Manahène, compagnon d’enfance d’Hérode le 

Tétrarque, et Saul. Un jour qu’ils célébraient le culte du Seigneur et qu’ils jeûnaient, l’Esprit Saint leur 

dit : « Mettez à part pour moi Barnabé et Saul en vue de l’œuvre à laquelle je les ai appelés. » Alors, 

après avoir jeûné et prié, et leur avoir imposé les mains, ils les laissèrent partir. Eux donc, envoyés par 

le Saint-Esprit, descendirent à Séleucie et de là s’embarquèrent pour Chypre ; 

1 Timothée 4.11-16 

Voilà ce que tu dois prescrire et enseigner. Que personne n’ait lieu de te mépriser parce que tu 

es jeune ; au contraire, sois pour les croyants un modèle par ta parole et ta conduite, par ta charité, ta foi 

et ta pureté. En attendant que je vienne, applique-toi à lire l’Écriture aux fidèles, à les encourager et à 

les instruire. Ne néglige pas le don de la grâce en toi, qui t’a été donné au moyen d’une parole 

prophétique, quand le collège des Anciens a imposé les mains sur toi. Prends à cœur tout cela, applique-

toi, afin que tous voient tes progrès. Veille sur toi-même et sur ton enseignement. Maintiens-toi dans ces 

dispositions. En agissant ainsi, tu obtiendras le salut, et pour toi-même et pour ceux qui t’écoutent. 

2 Timothée 1.6 

J’ai souvenir de la foi sincère qui est en toi : c’était celle qui habitait d’abord Loïs, ta grand-

mère, et celle d’Eunice, ta mère, et j’ai la conviction que c’est aussi la tienne. Voilà pourquoi, je te le 

rappelle, ravive le don gratuit de Dieu, ce don qui est en toi depuis que je t’ai imposé les mains. Car ce 

n’est pas un esprit de peur que Dieu nous a donné, mais un esprit de force, d’amour et de pondération. 

N’aie donc pas honte de rendre témoignage à notre Seigneur, et n’aie pas honte de moi, qui suis son 

prisonnier ; mais, avec la force de Dieu, prends ta part des souffrances liées à l’annonce de l’Évangile. 

 

Ces deux textes de St Paul à Timothée se réfèrent probablement à une seule et même occasion, 

où le collège des anciens et l’apôtre Paul se sont associés pour imposer les mains à Timothée. Timothée 

recevait déjà un bon témoignage de la part des chrétiens de sa ville et de sa région – à croire donc qu’il 

mettait au service des autres les dons qu’il avait reçus.  

L’essentiel que nous devons retenir, c’est que l’appel adressé à Timothée, l’équipement divin 

pour son service, et la reconnaissance et confirmation collectives de cet appel de la part des anciens et 

de Paul sont tous étroitement liés. Et pour que personne ne croie qu’il y aurait un pouvoir intrinsèque 

dans le geste même d’imposer les mains, Paul rappelle dans les deux textes que c’est à Timothée qu’il 

appartient de ne pas négliger le don qui était en lui, mais au contraire de le ranimer. 



Il est à remarquer qu’aucun texte du Nouveau Testament ne nous commande de faire 

l’imposition des mains. Mais cette absence d’impératif explicite ne doit pas nous faire oublier que 

l’imposition des mains faisait partie des pratiques des apôtres et de l’Eglise du 1er siècle. Fait en 

connaissance de cause et en étroite dépendance envers le Seigneur, ce geste est d’une grande valeur. Le 

disciple qui entame un nouveau service – départ en mission, diacre, ancien, responsable de 

l’enseignement des enfants… – se voit ainsi réconforté par l’assurance qu’il n’est pas tout seul, que 

l’Eglise où il va servir, ou qui l’envoie comme évangéliste dans le quartier ou comme missionnaire à 

l’étranger, s’identifie pleinement avec lui. Le geste physique exprime la communion entre les deux 

parties concernées, la solidarité et la responsabilité réciproques de l’Eglise et de son envoyé. 

 

 Extrait article Aleteia.fr 

Étendre les mains sur la tête d’une personne ou sur un objet, si possible avec contact physique, 

est le geste le plus courant dans l’administration des sacrements, le plus riche de sens, et donc le plus 

expressif. Pas étonnant que ce geste ait été mis en valeur par Jésus  et que son désir était qu’il se 

maintienne dans le temps : « Voici les miracles qui accompagneront ceux qui auront cru : ils imposeront 

les mains aux malades, et les malades, seront guéris » (Mc 16, 17-18). De sorte que cette possibilité est 

à la portée de tous ceux qui croient. Le texte ne dit pas que ces signes accompagneront uniquement les 

apôtres. En effet, dans les Actes des Apôtres (Act 9, 17), nous voyons Ananie, un simple fidèle, imposant 

les mains à Saul afin qu’il recouvre la vue et soit rempli de l’Esprit Saint.  

Jésus imposait les mains comme signe de miséricorde, de pardon et de salut. Aujourd’hui, 

l’imposition des mains sert de pont en quelque sorte afin que Jésus transfère son amour et sa compassion. 

Les apôtres l’ont utilisée surtout pour transmettre le don de l’Esprit Saint, et aujourd’hui l’Église aussi 

l’utilise dans l’administration de tous les sacrements. Du point de vue sacramentel, seul le ministre 

ordonné (prêtre, évêque), qui a le pouvoir du Christ, a le pouvoir d’imposer les mains. Cependant, en 

dehors des sacrements, tous les fidèles peuvent imposer les mains, pour bénir, demander l’intercession 

de Dieu, demander la guérison d’un malade ou la présence de l’Esprit Saint dans une personne. 

Imposer les mains, c’est permettre au Seigneur d’utiliser nos mains comme moyen spécial de 

contact pour la bénédiction. C’est la puissance de Dieu qui se traduit physiquement (Rm 1, 20). 

Aujourd’hui, ce geste pour bénir n’est pas réservé seulement à l’action d’un supérieur sur un inférieur, 

comme de père à fils. Mais il peut être réalisé entre « égaux », par exemple les époux entre eux. Et même 

d’inférieur à supérieur, comme lorsque le pape François, lors de sa visite en Croatie, a voulu qu’un prêtre 

qui avait été torturé lui impose les mains. 

Malheureusement, cette action est peu utilisée par les prêtres et fidèles ; et je dis 

« malheureusement », parce que là où l’Église laisse un vide, celui-ci va être aussitôt rempli par d’autres 

offres « pseudo spirituelles ». Ainsi, l’imposition des mains dans le reiki n’a rien à voir avec la forme 

chrétienne et son efficacité. L’imposition des mains peut être considérée comme un sacramentel et être 

administrée par des laïcs (CEC 1168, SC 79). Un fidèle peut licitement prier pour un autre avec ce geste 

d’intercession. Il n’y a aucune raison de l’interdire, ni aucun danger de le faire. Cependant, la foi de 

celui qui impose les mains est importante pour son efficacité. (note personnelle : Pour éviter toute 

dérive, il s’agira pour les laïcs de le vivre dans le cadre d’une missions ecclésiale officielle de 

catéchistes ou d’aumônier par exemple.) 

 

 

http://www.aelf.org/bible-liturgie/Mc/Evangile+de+J%C3%A9sus-Christ+selon+saint+Marc/chapitre/16
http://www.aelf.org/bible-liturgie/Ac/Livre-des-Actes-des-Apeotres/chapitre/9
http://aelf.org/bible-liturgie/Rm/Lettre+de+saint+Paul+Ap%C3%B4tre+aux+Romains
http://www.vatican.va/archive/FRA0013/_P52.HTM


SC 79. Révision des sacramentaux 

Les sacramentaux seront révisés, en tenant pour règle primordiale la participation des fidèles consciente, 

active et facile, et en étant attentif aux nécessités de notre époque. Dans la révision des rituels, 

conformément à l’article 63, on pourra même ajouter de nouveaux sacramentaux, selon que la nécessité 

le réclame. Les bénédictions réservées seront en très petit nombre, et seulement en faveur des évêques 

ou des Ordinaires. 

On prévoira que certains sacramentaux, du moins dans des circonstances particulières et au jugement de 

l’Ordinaire, puissent être administrés par des laïcs dotés des qualités requises. 

 

 

« Desiderio Desideravit », extraits  - Pape François. 

 

44. Guardini écrit : « C’est ainsi que s’ébauche la première tâche du travail de formation liturgique: 

l’homme doit retrouver sa puissance symbolique ». C’est une responsabilité pour tous, pour les 

ministres ordonnés comme pour les fidèles. La tâche n’est pas facile car l’homme moderne est 

devenu analphabète, il ne sait plus lire les symboles, il en soupçonne à peine l’existence. Cela se 

produit également avec le symbole de notre corps. Il est un symbole parce qu’il est une union intime 

de l’âme et du corps ; il est la visibilité de l’âme spirituelle dans l’ordre corporel ; et en cela consiste 

l’unicité humaine, la spécificité de la personne irréductible à toute autre forme d’être vivant. Notre 

ouverture au transcendant, à Dieu, est constitutive : ne pas la reconnaître nous conduit 

inévitablement non seulement à une méconnaissance de Dieu mais aussi à une méconnaissance de 

nous-mêmes. Il suffit de regarder la manière paradoxale dont le corps est traité, à un moment soigné 

de manière presque obsessionnelle, inspiré par le mythe de l’éternelle jeunesse, et à un autre 

moment réduisant le corps à une matérialité à laquelle on refuse toute dignité. Le fait est que l’on 

ne peut pas donner de valeur au corps en partant uniquement du corps lui-même. Tout symbole est 

à la fois puissant et fragile. S’il n’est pas respecté, s’il n’est pas traité pour ce qu’il est, il se brise, 

perd sa force, devient insignifiant. 

Nous n’avons plus le regard de saint François qui regardait le soleil – qu’il appelait frère parce qu’il 

le sentait ainsi – le voyait bellu e radiante cum grande splendore, et, émerveillé, chantait : de te 

Altissimu, porta significatione. Le fait d’avoir perdu la capacité de saisir la valeur symbolique du 

corps et de toute créature rend le langage symbolique de la liturgie presque inaccessible à la 

mentalité moderne. Et pourtant, il ne peut être question de renoncer à ce langage. On ne peut y 

renoncer parce que c’est ainsi que la Sainte Trinité a choisi de nous atteindre à travers la chair du 

Verbe. Il s’agit plutôt de retrouver la capacité d’utiliser et de comprendre les symboles de la liturgie. 

Nous ne devons pas perdre espoir car cette dimension en nous, comme je viens de le dire, est 

constitutive ; et malgré les méfaits du matérialisme et du spiritualisme – tous deux négateurs de 

l’unité de l’âme et du corps – elle est toujours prête à resurgir, comme toute vérité. 
 

45. Ainsi, la question que je veux poser est la suivante : comment pouvons-nous redevenir capables 

de symboles ? Comment pouvons-nous à nouveau savoir les lire et être capables de les vivre ? Nous 

savons bien que la célébration des sacrements, par la grâce de Dieu, est efficace en soi (ex opere 

operato), mais cela ne garantit pas le plein engagement des personnes sans une manière adéquate 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html#63.


de se situer par rapport au langage de la célébration. Une « lecture » symbolique n’est pas une 

connaissance purement intellectuelle, ni l’acquisition de concepts, mais plutôt une expérience 

vitale. 
 

46. Avant tout, nous devons retrouver la confiance dans la création. Je veux dire que les choses – 

les sacrements « sont faits » de choses – viennent de Dieu. C’est vers Lui qu’elles sont orientées, et 

c’est par Lui qu’elles ont été assumées, et assumées de manière particulière dans l’Incarnation, afin 

de devenir des instruments de salut, des véhicules de l’Esprit, des canaux de la grâce. En cela, il est 

clair que la distance est grande entre cette vision et une vision matérialiste ou spiritualiste. Si les 

choses créées sont une partie si fondamentale, si essentielle, de l’action sacramentelle qui réalise 

notre salut, alors nous devons nous disposer en leur présence avec un regard neuf, non superficiel, 

respectueux et reconnaissant. Dès le début, les choses créées contiennent le germe de la grâce 

sanctifiante des sacrements. 
 

47. Toujours en pensant à la manière dont la Liturgie nous forme, une autre question décisive est 

l’éducation nécessaire pour pouvoir acquérir l’attitude intérieure qui nous permettra d’utiliser et de 

comprendre les symboles liturgiques. Permettez-moi de l’exprimer d’une manière simple. Je pense 

aux parents, ou plus peut-être, aux grands-parents, mais aussi à nos pasteurs et catéchistes. 

Beaucoup d’entre nous ont appris d’eux la force des gestes de la liturgie, comme, par exemple, le 

signe de la croix, l’agenouillement, les formules de notre foi. Peut-être n’avons-nous pas de 

souvenir de cet apprentissage, mais nous pouvons facilement imaginer le geste d’une grande main 

qui prend la petite main d’un enfant et l’accompagne lentement en traçant pour la première fois sur 

son corps le signe de notre salut. Des paroles accompagnent le mouvement, elles aussi dites 

lentement, presque comme si elles voulaient s’approprier chaque instant du geste, prendre 

possession de tout le corps : « Au nom du Père... et du Fils... et du Saint-Esprit… Amen. » Et puis 

la main de l’enfant est laissée seule, et on la regarde répéter toute seule, avec une aide toute proche 

en cas de besoin. Mais ce geste est maintenant consigné, comme une habitude qui va grandir avec 

lui, en lui donnant un sens que seul l’Esprit sait lui donner. Dès lors, ce geste, avec sa force 

symbolique, est à nous, il nous appartient, ou mieux, nous lui appartenons. Il nous donne une forme. 

Nous sommes formés par lui. Il n’est pas nécessaire de faire beaucoup de discours ici. Il n’est pas 

nécessaire d’avoir tout compris dans ce geste. Ce qu’il faut, c’est être petit, à la fois en l’enseignant 

et en le recevant. Le reste est l’œuvre de l’Esprit. C’est ainsi que nous sommes initiés au langage 

symbolique. Nous ne pouvons pas nous laisser dépouiller d’une telle richesse. En grandissant, nous 

aurons d’autres moyens de comprendre, mais toujours à condition de rester petits. 


